
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Saint Dominique

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Saint Dominique


Author: Jean Guiraud



Release date: October 12, 2024 [eBook #74569]


Language: French


Original publication: Paris: Victor Lecoffre, 1899


Credits: Laurent Vogel (This file was produced from images generously made available by The Internet Archive)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SAINT DOMINIQUE ***




“LES SAINTS”


Saint Dominique


par

JEAN GUIRAUD



PARIS

LIBRAIRIE VICTOR LECOFFRE

RUE BONAPARTE, 90


1899





“LES SAINTS”

Collection publiée sous la direction de M. Henri JOLY



VOLUMES PARUS :


Saint Dominique, par Jean Guiraud.


Saint Henri, par M. l’abbé Henri Lesêtre.


Saint Étienne, roi de Hongrie, par E. Horn. Deuxième
édition.


Saint Ignace de Loyola, par H. Joly. Deuxième édition


Saint Louis, par Marius Sepet. Deuxième édition.


Saint Pierre Fourier, par L. Pingaud. Deuxième édition.


Saint Vincent de Paul, par le Prince Emmanuel de
Broglie. Quatrième édition.


Saint Jérôme, par le R. P. Largent. Deuxième édition.


Psychologie des Saints, par H. Joly. Quatrième édition.


Le Bienheureux Bernardin de Feltre, par E. Flornoy.
Troisième édition.


Saint Augustin de Cantorbéry, par le R. P. Brou (S. J.).
Troisième édition.


Sainte Clotilde, par G. Kurth. Quatrième édition.


Saint Augustin, par Ad. Hatzfeld. Quatrième édition.



POUR PARAITRE PROCHAINEMENT :


Saint Ambroise, par le Duc de Broglie.


Saint Nicolas Ier, par M. Roy.


Sainte Odile, par Henri Welschinger.


Saint François d’Assise, par Henri Cochin.



Chaque volume se vend séparément. Broché… 2 fr.

Avec reliure spéciale… 8 fr.



TYPOGRAPHIE FIRMIN-DIDOT ET Cie. — MESNIL (EURE).





SAINT DOMINIQUE





CHAPITRE I

ENFANCE ET JEUNESSE DE SAINT DOMINIQUE.

1170-1203.



En commençant cette Vie de saint Dominique,
nous ne nous dissimulons pas les difficultés d’une
pareille entreprise. Fondateur d’un ordre religieux
qui a joué un grand rôle dans l’histoire, notre
saint a connu les excès de la louange et de la critique.
Ses admirateurs et ses disciples ne se sont
pas contentés des renseignements, parfois vagues
ou laconiques que nous ont laissés sur sa vie les
auteurs du treizième siècle, et en particulier son
successeur Jourdain de Saxe ; et dès la fin du quatorzième
siècle, la légende s’est mêlée à l’histoire.
Alain de la Roche l’a répandue à profusion dans
sa biographie, et son zèle, aussi pieux que maladroit,
n’a réussi qu’à obscurcir la vie de son héros.
Jean de Réchac, au dix-septième siècle, a marché
sur ses traces, dans une biographie sans critique
où déborde le merveilleux. D’autre part, les ennemis
de la foi n’ont vu trop souvent en saint Dominique
que le fondateur de l’Inquisition, et ils ont
voulu imputer à sa mémoire tous les abus de cette
institution ; sa pieuse figure leur est apparue à la
clarté sinistre des bûchers. Llorente nous le montre
à Lagrasse, près de Carcassonne, célébrant la
messe sur un tertre aplati, « tandis qu’aux quatre
coins de la plate-forme, quatre bûchers étaient
dressés, et que les flammes y dévoraient les victimes[1] ! »


[1] Histoire de l’Inquisition, t. II, p. 67.



L’historien doit se garder de telles exagérations.
Sans nier le merveilleux et le miracle, il a le devoir
de peser les témoignages, et de n’accorder sa
créance qu’à ceux qui lui semblent autorisés, fallût-il
pour cela écarter des légendes séduisantes et
poétiques. D’autre part, il ne considère pas le personnage
dont il écrit l’histoire, comme un client
qu’il faut justifier de toute manière, même aux dépens
de la vérité. Les saints eux-mêmes ont pu se
tromper, et quoique surabondante en eux, la grâce
divine ne les a pas infailliblement préservés de
toute erreur et de toute faute. Si saint Dominique
avait commis des actes de cruauté, nous ne ferions
aucune difficulté de le reconnaître ; mais, en
plaçant le bienheureux dans son temps et dans son
milieu, en considérant surtout le caractère de ses
adversaires, il nous apparaît comme un défenseur
sage et modéré, non seulement de la morale et de
la foi, mais encore de la civilisation, compromise
par les doctrines subversives des Albigeois.


Saint Dominique naquit à Calaroga, dans le
royaume de Léon, vers 1170. Son pays avait reconquis
vaillamment sa liberté sur les Arabes, par
une longue croisade de plusieurs siècles ; et non
loin de sa ville natale, à Burgos, l’on montrait le
tombeau du Cid, la terreur des Maures. Les institutions
monastiques étaient prospères autour de
Calaroga : à moins de quatre lieues, au milieu de
montagnes, se dressait l’antique monastère bénédictin
de Silos, réformé par l’abbé Dominique[2]. A
la Vigne, les Prémontrés venaient de fonder un
couvent florissant. Enfin, à Uclès, se trouvait une
maison de l’un des grands ordres militaires de
l’Espagne, l’ordre de Saint-Jacques de l’Épée.


[2] Saint Dominique de Silos était devenu abbé de ce
monastère vers 1040 et avait travaillé aussitôt à le réformer.
Cf. Mabillon, Annales Ordinis S. Benedicti, t. IV, p. 407.



Les parents du bienheureux, Félix de Guzman
et Jeanne d’Aza, appartenaient à la noblesse du
pays. La critique scrupuleuse des Bollandistes a
émis à ce sujet quelques doutes, et il faut avouer
que les exagérations de certains écrivains méritaient
de les provoquer : Lopez Agurlita fait de saint
Dominique le cousin de Blanche de Castille et de
saint Ferdinand, alors que, dans aucun des nombreux
actes rendus en faveur des Prêcheurs, ni saint
Louis ni son frère Alphonse de Poitiers ne revendiquent
une aussi sainte parenté, et que Jourdain
de Saxe, disciple et successeur du Bienheureux, ne
lui attribue nulle part une aussi illustre origine[3].


[3] « … Les anciens Bollandistes ont révoqué en doute la
haute noblesse attribuée aux parents de saint Dominique.
Aujourd’hui plus que jamais, on se défie de ces généalogies
dressées aux dix-septième et dix-huitième siècles ; elles furent
trop souvent l’œuvre d’une vanité peu scrupuleuse. » (Analecta
Bollandiana, t. XII, p. 322.)



Il semble toutefois prouvé que, soit du côté des
Guzman, soit du côté des Aza, notre saint descendait
de nobles chevaliers, qui, pendant plusieurs
siècles, avaient combattu pour la patrie espagnole
et la foi chrétienne. Ses parents étaient pieux : honorée
comme une sainte dès le treizième siècle, sa
mère fut béatifiée par Léon XII en 1828. Il avait
deux frères aînés qui, comme lui, se consacrèrent
à Dieu : après de solides études, Antoine devint
chanoine régulier de Saint-Jacques, et se voua, en
cette qualité, au service des pauvres et des malades.
Mannès suivit, lui aussi, les cours des Universités ;
mais, en 1217, il fit profession religieuse entre les
mains de son frère, et, devenu Prêcheur, il contribua
à répandre l’ordre naissant en Castille ; Grégoire
XVI devait le béatifier.


La naissance de saint Dominique fut marquée
de signes merveilleux. Tandis que sa mère l’attendait,
elle eut une étrange vision : « elle s’imagina,
dit Jourdain de Saxe, qu’elle portait dans son sein
un chien, et qu’il s’en échappait ayant à sa gueule
une torche ardente dont il embrasait le monde ». — « Le
jour du baptême, dit Thierry d’Apolda, la
marraine du Bienheureux eut une vision où cet
enfant béni lui apparut, marqué au front d’une
étoile radieuse, dont la splendeur illuminait la terre
entière[4] » ; symboles énergiques et gracieux de
l’action que devait exercer le zèle enflammé de
saint Dominique et de ses fils spirituels.


[4] Quétif et Échard, Scriptores ordinis Prædicatorum,
t. I, p. 2. — Bollandistes, Acta Sanctorum, 4 août.



Jeanne d’Aza éleva elle-même son fils pendant
les sept premières années de sa vie ; mais lorsqu’il
fallut commencer son instruction, elle comprit la
nécessité de se séparer de lui. Son frère était archiprêtre
de Gumiel d’Izan, non loin de Calaroga ;
elle lui confia Dominique, qui demeura sept ans
auprès de lui. Nous n’avons pas de détails sur ses
études ; elles furent sans doute ce qu’étaient celles
de tout enfant de bonne famille : le latin classique,
celui des Pères de l’Église, les exercices de rhétorique
en firent probablement le fond.


Lorsque le jeune élève eut quatorze ans, l’archiprêtre
dut remettre sa direction à plus savant
que lui, et saint Dominique fut envoyé à Palencia
(1184). Cette ville était l’une des plus importantes
du royaume de Léon. Son université ne devait être
définitivement fondée qu’en 1209, par Alphonse IX,
mais elle possédait déjà ces écoles qui se développaient,
au moyen âge, à l’ombre des abbayes ou des
maisons épiscopales[5]. Nous savons que saint Dominique
y passa dix années ; les six premières furent
consacrées aux arts libéraux, et par là on entendait
les exercices du trivium et du
quadrivium, qui préparaient
à la maîtrise ès arts, c’est-à-dire la grammaire,
la poétique et la logique ; l’arithmétique,
l’algèbre, la musique et l’astronomie.


[5] Les écoles de Palencia étaient très anciennes ; on les
faisait remonter jusqu’aux temps des Goths. Lucas de Tuy,
diacre de Léon, qui écrivit sa chronique vers 1239, dit qu’à
Palencia, il y eut de tout temps des écoles, semper ibi viguit
scholastica sapientia. (Cf. Denifle, Les Universités au Moyen
âge (en allemand), t. I, p. 472.)



Après ce double cycle d’études générales, il put
choisir la science particulière qu’il voulait cultiver ;
ce fut la théologie, à laquelle il se consacra pendant
quatre ans, de 1191 à 1194. Il s’y adonna avec ardeur ;
nous en avons pour garants ses biographes,
qui mentionnent ses veilles prolongées, et surtout ses
livres, tout couverts d’annotations, qu’il dut vendre
pour subvenir à ses aumônes : « vendidit libros
suos manu sua glossatos[6]. » Étudiant, mêlé à la
jeunesse, parfois turbulente et dissipée, des écoles,
saint Dominique conserva cette gravité et cette pureté
qu’il avait montrées dès son jeune âge. Il
se faisait déjà remarquer par la délicatesse de ses
mœurs, la prudence de son caractère : « sa conduite
n’avait rien du jeune homme, et sous une
apparence tendre, se cachait la sagesse d’un vieillard ».
C’est que, dès cette époque, il connaissait
tout ce que la vie spirituelle a d’austère et d’élevé ;
il s’adonnait à ces macérations qu’il pratiqua jusqu’à
la fin de sa vie ; pendant plus de dix ans, il
s’abstint de vin[7], et le plus souvent, c’était sur la
terre nue qu’il s’endormait, après les longues veilles
consacrées à l’étude ou à la pénitence.


[6] Témoignage de Frère Étienne au procès de canonisation.
(Cf. Bollandistes, A. S., 4 août, p. 389.)



[7] Ce trait est rapporté par la plupart de ses biographes
et en particulier par Eudes de Châteauroux, dans un de ses
sermons : « veniens Palenciam, ubi tunc florebat studium, a
vino abstinuit per illos quatuor annos, quibus studuit et
etiam per sex alios sequenter. » (Cf. Denifle, op. cit., p. 473.)



En même temps, il pratiquait largement la charité,
donnant aux pauvres, avec ses consolations,
tout ce qu’il prenait sur ses besoins. Ses biographes
nous rapportent plusieurs traits de son dévouement.
Pendant qu’il étudiait la théologie, une disette s’abattit
sur la ville et sur toute l’Espagne, et l’on sait
l’étendue des ravages que causait ce fléau au moyen
âge ; beaucoup de pauvres mouraient de faim dans
l’abandon. Dominique ne put pas soutenir un pareil
spectacle, il vendit tout ce qu’il possédait, jusqu’à
ses livres et ses notes ; son exemple fut suivi par
plusieurs de ses condisciples, et la misère fut soulagée
par les aumônes des étudiants et des maîtres
que l’exemple du Bienheureux avait émus. Devançant
saint Vincent de Paul, il essaya plusieurs
fois de se vendre pour son prochain : il tenta d’abord
de se substituer à un prisonnier des Maures
que sa sœur réclamait avec instances, et plus tard,
il voulut de même arracher à des hérétiques quelques
femmes que la misère tenait sous leur dépendance.
Un biographe, son contemporain, Barthélemy
de Trente, nous dit qu’il renouvela à plusieurs
reprises ses héroïques résolutions.


Saint Dominique était déjà engagé dans les ordres
sacrés, sans que nous puissions préciser à quelle
date il les reçut ; car les historiens ne nous ont
conservé que des détails épars et laconiques sur la
première partie de sa vie. Quelques biographes ont
essayé de suppléer par des suppositions à ces incertitudes.
Un écrivain prémontré du dernier siècle,
Joseph-Étienne de Noriega, a voulu démontrer
que, lorsqu’il étudiait à Palencia, le Bienheureux
avait déjà revêtu l’habit de saint Norbert, à Notre-Dame
de la Vigne[8], et qu’il le garda jusqu’en 1203 ;
mais quelque habiles que soient ses raisonnements,
on ne saurait s’y arrêter, car cette même année, Dominique
était déjà prieur du chapitre d’Osma, et
signait en cette qualité un diplôme de 1203 ; d’autre
part, dans sa déposition au procès de canonisation,
le prieur provincial des Dominicains de Lombardie,
frère Étienne, déclarait qu’étant étudiant en
théologie à Palencia, c’est-à-dire avant 1194, son
maître était déjà chanoine d’Osma.


[8] Il s’appuie sur les relations suivies qu’entretenaient
avec les Prémontrés de Notre-Dame des Vignes le premier
maître de saint Dominique, son oncle, l’archiprêtre de Gumiel.
Il est certain cependant que le saint a connu de près
l’Ordre de saint Norbert, puisque, comme on le verra dans
la suite, il lui a fait de nombreux emprunts pour les constitutions
des Prêcheurs.



Pour faciliter les études à des clercs d’élite, l’Église
avait coutume de leur conférer des canonicats
avec dispense de résidence ; les revenus de la prébende
servaient à l’entretien de l’étudiant. Tel fut
sans doute le cas de saint Dominique puisque, vivant
à Palencia, il était déjà inscrit au chapitre d’Osma.
Ses études une fois terminées, en 1194, il alla prendre
possession de sa stalle et de ses fonctions. « Aussitôt,
dit Jourdain de Saxe, il commença à paraître
entre les chanoines ses frères, comme un flambeau
qui brûle, le premier par la sainteté, le dernier de
tous par l’humilité, répandant autour de lui une
odeur de vie vivifiante et un parfum semblable
à l’encens, les jours d’été… Comme un olivier
qui pousse des rejetons, comme un cyprès
qui grandit, il demeurait jour et nuit dans l’église,
vaquant sans relâche à la prière et se montrant à
peine hors du cloître, de peur d’ôter du loisir à sa
contemplation. Dieu lui avait donné la grâce de
pleurer pour les pécheurs, les malheureux et les
affligés ; et cet amour douloureux, lui pressant le
cœur, s’échappait au dehors par des larmes. C’était
sa coutume, rarement interrompue, de passer
la nuit en prières, et de s’entretenir avec Dieu, sa
porte fermée. Quelquefois alors, on entendait des
voix et comme des rugissements qu’il ne pouvait
contenir, sortir de ses entrailles émues. Il y avait
une demande qu’il adressait souvent et spécialement
à Dieu, c’était de lui donner une vraie charité,
un amour à qui rien ne coûtât pour le salut
des hommes… Il lisait un livre qui a pour titre
Conférences des Pères, et qui traite à la fois des
vices et de la perfection spirituelle, et il s’efforçait
en le lisant de connaître et de suivre tous les sentiers
du bien. Ce livre, avec le secours de la grâce,
l’éleva à une difficile pureté de conscience, à une
abondante lumière dans la contemplation et à un
degré éminent de perfection[9]. »


[9] Jourdain de Saxe (Quétif et Échard, op. cit., t. I, p. 4).
Pour cette citation, comme pour plusieurs autres que nous
ferons dans la suite, nous empruntons la traduction de Lacordaire
(Vie de saint Dominique, p. 33).



La vertu et le zèle du jeune chanoine s’accordaient
à merveille avec les projets de l’évêque
d’Osma, Martin de Bazan, et de son ami Didace
d’Azevédo.


Malgré la réforme de Grégoire VII, les chapitres
cathédraux se laissaient aller au relâchement ;
titulaires parfois de fiefs seigneuriaux, rebelles à
l’autorité épiscopale, certains chanoines étaient
des princes temporels plutôt que des religieux ; et
les hérétiques, déjà si nombreux en Espagne, en
Italie et dans le midi de la France, ne manquaient
pas de dénoncer leurs abus. Plusieurs réformateurs
avaient essayé de rétablir la régularité de l’office
canonial, et de rappeler aux chanoines les observances
religieuses ; c’est le but qu’avaient poursuivi
en 1106, Guillaume de Champeaux, le créateur des
chanoines réguliers de Saint-Victor, et en 1120,
saint Norbert, le fondateur de l’Ordre des Prémontrés.
Après eux, plusieurs évêques avaient
réussi à faire adopter à leurs chapitres la règle de
saint Augustin, comme le fit, à Osma, Martin de
Bazan, vers 1195. Malgré quelques oppositions,
les chanoines firent profession de vie régulière, et
en 1199, Innocent III confirma les nouveaux statuts,
plus étroits, qu’ils avaient reçus de leur évêque. Didace
d’Azevédo et Dominique furent probablement
les auxiliaires du prélat dans cette réforme, car aussitôt
après, ils furent nommés, l’un prieur, l’autre
sous-prieur ; et lorsque, vers 1201, Didace recueillit
l’héritage de l’évêque Martin, saint Dominique devint,
avec le titre de prieur, le chef du chapitre[10].


[10] Cf. Balme, Cartulaire de saint Dominique,
t. I, passim.



Il s’appliqua à maintenir dans toute leur rigueur
les nouvelles observances, en donnant lui-même
l’exemple de la régularité, pratiquant la vie commune
avec ses confrères, ne quittant la cellule et
le cloître que pour chanter l’office divin à la cathédrale
ou passer de longues heures de méditation
dans son oratoire. Il vécut ainsi dans la retraite
pendant neuf ans ; ce fut sa vie cachée. Soit qu’elle
n’ait présenté rien de particulier aux yeux des
hommes, ressemblant extérieurement à celle des
autres chanoines, soit que ses biographes n’aient pu
se procurer que de rares détails sur cette période
de son existence, nous la connaissons très peu.


Alain de la Roche, et après lui Jean de Réchac et
Baillet, ne se sont pas résignés à cette obscurité :
réunissant des légendes sans valeur, ils ont construit
une Vie fabuleuse de saint Dominique. D’après eux,
il aurait déjà consacré ces neuf ans à des missions ;
il aurait parcouru plusieurs provinces d’Espagne,
prêchant contre les Sarrasins et les hérétiques, et
même, non loin de Saint-Jacques de Compostelle,
il serait tombé entre les mains des pirates. Emmené
en captivité sur mer, il aurait calmé une violente
tempête, et converti l’équipage par la vertu du Rosaire,
qui venait de lui être révélé. Rendu à la liberté,
il aurait poussé encore plus loin ses pérégrinations,
et tour à tour, il aurait prêché la dévotion
à la Vierge par le Rosaire[11], en Armorique, particulièrement
dans les diocèses de Vannes et de Dol,
et serait retourné en Espagne pour éviter les charges
de l’épiscopat qu’aurait voulu lui imposer le comte
de Bretagne. Soutenu par la grâce divine, il aurait,
au cours de ces voyages apostoliques, opéré des
conversions aussi nombreuses qu’importantes, celle
en particulier de l’hérésiarque lombard Rainier,
transformé, dès lors, en un prédicateur zélé de
l’orthodoxie.


[11] C’est à dessein que dans cette Vie nous omettrons de
parler de l’origine du Rosaire et des efforts que le saint
aurait faits pour propager cette dévotion. C’est une question
de plus en plus contestée, depuis les doutes assez graves qui
ont été émis, dès le siècle dernier, par les Bollandistes (Cf.
Acta Sanctorum, 4 août) ; or une biographie comme celle-ci
doit s’attacher uniquement aux résultats acquis de la science.



Un examen, même superficiel, de ces récits
suffit pour en dégager le caractère fabuleux ; ils
fourmillent d’anachronismes et d’invraisemblances.
« Tout cela, dit un Dominicain, le Père Touron,
ne peut s’accorder ni avec la suite de l’histoire de
notre saint, ni avec les témoignages des plus anciens
auteurs. » Après lui, les Bollandistes n’ont
pas hésité à déclarer ces légendes sans valeur, et
Lacordaire les a dédaigneusement passées sous silence.
Loin de parcourir le monde chrétien, et de
prêcher le Rosaire aux populations émerveillées
de l’Espagne et de la Bretagne, pendant ces neuf
ans, saint Dominique, nous dit le bienheureux
Jourdain[12], « ne sortit que rarement de l’enceinte
de son monastère ».


[12] Jourdain, op. cit., p. 3 : « vix extra septa monasterii
comparebat ».



Une circonstance fortuite vint l’en tirer. En 1203,
le roi de Castille, Alphonse IX, chargea l’évêque
d’Osma d’aller demander au seigneur de la Marche
la main de sa fille pour son fils, le prince Ferdinand ;
dans cette ambassade extraordinaire Dominique
accompagna Didace. Les historiens se sont
demandé quelle était cette Marche dont les chroniqueurs
du treizième siècle parlent en termes
si laconiques. Pour les uns, en particulier pour
Bernard Gui, ce serait le Danemark : ils ont remarqué
avec quelle insistance Jourdain de Saxe à
mentionné la longueur et la fatigue d’un pareil
voyage ; d’ailleurs, puisque quelques années auparavant,
Philippe-Auguste avait épousé Ingeburge
de Danemark, et qu’en 1254, un autre roi de Castille,
Alphonse X, devait demander la main d’une
princesse norvégienne, il n’y a aucune invraisemblance
à supposer que l’évêque d’Osma et saint
Dominique aient dû accomplir une aussi lointaine
mission. D’après d’autres auteurs, il s’agirait tout
simplement du comté de la Marche, en France, et
de la fille du comte Hugues de Lusignan, prince
assez puissant pour que son alliance fût recherchée
par des maisons royales. Enfin, se rappelant que
de la Marche, les deux envoyés se rendirent à
Rome, auprès d’Innocent III, avant de retourner
en Castille, certains historiens ont émis une nouvelle
hypothèse, non moins possible, et pensé qu’il
était question de l’une des Marches italiennes. Ce
qui est certain, c’est que dès ce premier voyage,
Didace et Dominique traversèrent le comté de
Toulouse, et qu’ils furent effrayés des progrès
qu’y faisait l’hérésie cathare et vaudoise.




On leur dit qu’en che païs,

Li bougres si estoient mis ;

Tout environ chèle contrée

Toute la terre estoit semée

De la gent ki Dieu ont guerpi,

Por faire honeur à l’ennemi[13].






[13] Li Romans saint Dominike (Bibl. Nat., ms. fr. 19531),
cité par le R. P. Balme.



A Toulouse, saint Dominique s’aperçut que leur
hôte était l’un de ces « bougres », et immédiatement,
il entreprit sa conversion. Les raisonnements,
les controverses et les exhortations semblaient
n’aboutir à rien, lorsqu’une nuit la grâce
divine opéra le changement si ardemment souhaité
par le saint. « Dès lors, dit Bernard Gui, il nourrit
dans son cœur le projet de se dépenser au salut
des mécréants, d’instituer à cette fin un Ordre de
prédicateurs, et de le consacrer à l’évangélisation
des peuples. »


Didace et son compagnon firent à deux reprises
le voyage d’Espagne à la Marche ; d’abord, pour
présenter la demande en mariage ; puis, pour aller
chercher la princesse avec une brillante escorte.
Mais la seconde fois, leur mission fut terminée par
un événement tragique : ils n’arrivèrent que pour
assister aux funérailles de la jeune fiancée. Didace
envoya la triste nouvelle à son roi ; et, rien ne le
retenant plus dans la Marche, il se rendit avec
saint Dominique à Rome, vers la fin de 1204. Il
voulait abdiquer l’épiscopat entre les mains du
Pape, et consacrer le reste de sa vie à l’évangélisation
des Cumans et autres infidèles qui erraient
dans les steppes du Dniéper et du Volga. Mais l’attention
d’Innocent III se concentrait alors sur d’autres
pays : il se préoccupait beaucoup plus de
l’hérésie albigeoise et des dangers qu’elle faisait
courir à l’Église, au cœur même de sa puissance.
Il refusa de relever Didace de ses fonctions épiscopales,
mais l’envoya prêcher en Languedoc.
Nous savons peu de chose, du reste, sur le séjour
de l’évêque d’Osma et de son compagnon à Rome ;
d’après Bernard Gui, ils se seraient concilié la faveur
du Pape et de son entourage, et, dès lors, se
seraient établies entre saint Dominique et les cardinaux
Savelli et Hugolin, plus tard Papes sous les
noms d’Honorius III et de Grégoire IX, ces relations
d’amitié, qui devaient être si utiles à la fondation
des Prêcheurs.


C’était à l’Ordre cistercien qu’Innocent III venait
de confier la réduction des Albigeois. Amalric,
abbé de Cîteaux, et les religieux de Fontfroide,
Pierre de Castelnau et Raoul, devaient conduire
cette croisade de prédications contre l’hérésie ; ils
avaient reçu pour cela pleins pouvoirs et entière
délégation du Saint-Siège. Désireux de leur offrir
leur concours, l’évêque d’Osma et son chanoine
allèrent de Rome à Cîteaux. Didace, admirant les
observances monastiques de cet illustre couvent,
conçut le projet d’emmener avec lui plusieurs religieux
pour implanter l’Ordre dans son diocèse. Il
aurait pris lui-même l’habit cistercien, si nous en
croyons Humbert de Romans, non pour embrasser
dans toute sa rigueur l’état monastique (en le maintenant
dans son diocèse, Innocent III l’en empêchait),
mais pour participer comme oblat aux mérites
de l’Ordre.


Ces voyages de Didace et de saint Dominique
ont donné prétexte à de nouvelles légendes, qui
ont été, comme les autres, propagées par Alain de
la Roche et Jean de Réchac. Se rendant en Danemark,
les deux envoyés d’Alphonse IX se seraient
arrêtés à la cour de Philippe-Auguste et y
auraient été accueillis avec honneur, par la bru du
roi, Blanche de Castille ; cette princesse n’était-elle
pas la cousine de Dominique Guzman, d’après la
généalogie fabuleuse qui a été composée après coup
à notre saint ? Jusqu’alors stérile, le mariage de
Louis de France et de Blanche aurait dû sa fécondité
merveilleuse aux prières de saint Dominique, qui
lui aurait prédit, cinq ans à l’avance, la naissance
d’un fils[14]. D’autre part, dans leur désir bien naturel
de faire participer leur Ordre à la gloire de
saint Dominique, certains écrivains monastiques
ont fait séjourner le bienheureux dans leur couvent,
et même lui ont fait faire profession religieuse
chez eux. Selon Denys le Chartreux, saint Dominique,
se dirigeant vers Cîteaux, se serait arrêté
au monastère de la Grande Chartreuse, pour s’y
faire moine ; mais, animé de l’esprit prophétique, le
prieur aurait refusé sa profession, en lui disant :
« Allez, vous êtes réservé pour de plus grandes
choses » ; et il lui aurait donné la mission de prêcher
contre les Albigeois. D’après d’autres écrivains, ce
fut l’habit de saint Bernard, que saint Dominique
reçut en même temps que son évêque, et après avoir
été Prémontré et Chartreux, il serait devenu Cistercien,
sans cesser d’ailleurs d’être chanoine régulier
de Saint-Augustin !


[14] Mariés le 23 mai 1200, Louis et Blanche de Castille
n’eurent leur premier enfant, Philippe, qu’en 1209. (Cf. Sepet,
saint Louis, p. 1.)



Il est inutile d’insister longuement sur ces légendes ;
outre qu’elles ne sont rapportées ni par
Jourdain, ni par Humbert, ni par Thierry d’Apolda,
ni par aucun chroniqueur du treizième siècle, elles
fourmillent tellement d’invraisemblances et d’anachronismes,
elles contredisent d’une manière si
évidente ce que l’on sait de positif sur la vie du
Saint, qu’elles ne sauraient arrêter l’attention de
l’historien.


De Cîteaux, Dominique et Didace se rendirent
dans le midi de la France, et dès lors commença
leur apostolat. Celui de Didace devait durer moins
de deux ans, jusqu’à sa mort, en 1206 ; celui de
saint Dominique devait être plus long et plus
fécond, puisque ses prédications aux Albigeois se
poursuivirent jusqu’en 1215, et que, de ces missions,
sortit la création de l’Ordre des Prêcheurs.





CHAPITRE II

SAINT DOMINIQUE ET LES ALBIGEOIS.



Depuis la première moitié du douzième siècle,
les prédications hérétiques avaient été très actives
et le néo-manichéisme avait fait les plus grands progrès
en Aquitaine et en Languedoc. En 1139, Pierre
le Vénérable avait dénoncé au clergé provençal les
menées de Pierre de Bruys et de son principal disciple,
Henri[15]. Les Vaudois, les Patarins et les Cathares
étaient venus d’Italie prêcher leurs doctrines
dans le midi de la France et tous y avaient reçu un
accueil favorable. La noblesse avait été gagnée par
des enseignements qui livraient les biens d’Église à
ses convoitises et légitimaient d’avance toutes ses
usurpations ; les artisans et les paysans avaient applaudi
aux violentes attaques dirigées par les sectaires
contre la puissance temporelle du clergé, les
dîmes et les droits de toute sorte qu’il prélevait sur
les fidèles ; enfin, cette religion individuelle pouvait,
dès l’abord, séduire de nombreuses âmes, même
parmi les plus délicates. L’autorité civile fermait les
yeux avec complaisance sur les progrès de l’hérésie,
quitte à envoyer au bûcher les sectaires exaltés qui
excitaient trop ouvertement les populations à la destruction
des églises ou au pillage des biens ecclésiastiques.
Dès 1145, saint Bernard jetait un cri éloquent
de détresse : « Qu’avons-nous appris et
qu’apprenons-nous chaque jour ? Quels maux a faits
et fait encore à l’Église de Dieu l’hérétique Henri !
Les basiliques sont sans fidèles, les prêtres sans honneur.
On regarde les églises comme des synagogues,
les sacrements sont méprisés, les fêtes ne sont plus
solennisées. Les hommes meurent dans leurs péchés,
les âmes paraissent devant le tribunal terrible
sans avoir été réconciliées par la pénitence ni
fortifiées par la sainte Communion. On va jusqu’à
priver les enfants des chrétiens de la vie du Christ, en
leur refusant la grâce du baptême[16]. » Saint Bernard
ne se contenta pas de dénoncer le mal : à la
demande du Saint-Siège, il voulut le combattre lui-même,
mais ce fut en vain. En 1145, il parcourut le
midi de la France ; on le trouva successivement à
Bordeaux, Bergerac, Périgueux, Sarlat, Cahors,
Belleperche, Toulouse. Malgré son éloquence, il
n’obtint que de rares succès ; à Verfeil même, on
refusa de l’écouter et il fut si indigné de l’obstination
des habitants qu’en s’éloignant, il lança sa malédiction
sur ce nid d’hérétiques : « Viride folium,
desiccet te Deus ![17] »


[15] Vacandard, Histoire de saint Bernard, t. II, p. 220.



[16] Vacandard, op. cit., t. II, p. 222, auquel nous avons
aussi emprunté les détails qui suivent sur les prédications
de saint Bernard.



[17] « Verfeil, que Dieu te dessèche ! »


Le saint joue sur l’étymologie de ce nom, qui signifie aussi
feuille verte.



Malgré les efforts des Papes et de leurs légats,
les doctrines hétérodoxes continuèrent à se répandre
dans la seconde moitié du douzième siècle. Au
commencement du treizième, c’était un hérétique
avéré qui avait en main le gouvernement d’une partie
du Languedoc, Bertrand de Saissac, tuteur de
Raymond Roger, vicomte de Béziers et de Carcassonne,
tandis que les comtes de Foix et de Toulouse
étaient gagnés secrètement à la secte[18].


[18] Cf. Histoire du Languedoc par dom Vaissète (éd. Molinier),
t. VI, p. 154 et suiv.



L’hérésie était si solidement implantée dans le pays
qu’elle s’y était organisée, opposant sa hiérarchie
à la hiérarchie catholique. Toulouse et Carcassonne
avaient chacune son évêque albigeois : avant la
croisade, Isarn de Castres était à Carcassonne « l’évêque
des hérétiques », à Toulouse, c’étaient
Bernard de la Mothe et Bertrand Marty. Les évêques
étaient assistés de diacres qui avaient une résidence
fixe dans un grand village, autour duquel ils
rayonnaient, prêchant la doctrine nouvelle ou présidant
aux rites de l’initiation ou Consolamentum.
Raymond Bernard était diacre à Montréal, Guilabert
de Castres l’était à Fanjeaux, avant de devenir
lui-même évêque de Toulouse. Enfin, comme dans
la primitive Église, on distinguait deux sortes de fidèles :
les uns, les Parfaits ou Bonshommes, avaient
reçu l’initiation complète ou Consolamentum, toute
la doctrine leur était révélée et ils devaient l’enseigner
et la répandre ; ils étaient astreints aux abstinences,
aux jeûnes, au célibat et à toutes les observances
de la secte ; parfois, ils se distinguaient
par un costume spécial. Ceux qui avaient ainsi fait
profession étaient en quelque sorte les membres
actifs de la communauté hérétique. Les autres leur
témoignaient le plus grand respect, les « adoraient »,
quand ils se trouvaient en leur présence, demandaient
à genoux leur bénédiction, mangeaient le
pain et les aliments qu’ils avaient bénis et pourvoyaient
à leur entretien et à leur défense. Ceux
que nos documents appellent les Croyants, credentes
haereticorum, étaient des adhérents plutôt que
des initiés ; c’était en quelque sorte le tiers ordre
de l’hérésie. Ils avaient foi dans les doctrines de la
secte et les acceptaient aveuglément ; ils donnaient
aux Parfaits l’aide dont ils avaient besoin, assistaient
aux réunions qu’ils présidaient ; mais ils continuaient
leur genre de vie habituelle, se mariaient,
avaient des enfants, et ne se distinguaient des fidèles
que par leur mépris pour l’Église, ses dogmes et ses
pratiques, à moins qu’un intérêt particulier ne les
engageât à modérer ou à dissimuler leurs sentiments :
souvent ils demandaient le Consolamentum
à leur lit de mort.


L’hérésie était pratiquée ouvertement dans le
Lauraguais, le Razès, le Carcassès[19] et tout le
comté de Toulouse, au commencement du treizième
siècle. Avant la croisade, l’évêque Isarn de
Castres tint des assemblées à Cabaret, dans la
Montagne-Noire. Raymond de Simorre promena ses
prédications entre Carcassonne et Castelnaudary :
on le signale tour à tour à Aragon et à Montalive,
près de Fanjeaux. En 1206, Isarn de Castres fit
une tournée pastorale aux environs de Montréal ;
et à Villeneuve, il conféra le Consolamentum à Audiarda
Ebrarda. Guilabert de Castres avait une
maison à Fanjeaux et y enseignait publiquement
les doctrines albigeoises[20].


[19] Ces pays répondaient à peu près, le premier aux arrondissements
de Villefranche et de Castelnaudary, le second
à celui de Limoux, le troisième aux cantons de Carcassonne.


Fanjeaux et Montréal sont aujourd’hui des chefs-lieux de
canton, le premier dans l’arrondissement de Castelnaudary,
le second dans celui de Carcassonne.



[20] Ces renseignements sur les menées des hérétiques en
Languedoc, au commencement du treizième siècle, nous
sont fournis par les précieux registres des inquisiteurs toulousains
conservés à la Bibliothèque de Toulouse, en particulier
dans le ms. 609.



Déjà du temps de saint Bernard, presque toute
la chevalerie du Languedoc était hérétique : « fere
omnes milites », dit avec découragement le saint
abbé de Clairvaux. La situation était la même, en
1206, et Innocent III ne se trompait pas quand il attribuait
les progrès de l’albigéisme à la faveur que
lui témoignait la noblesse. Très souvent, c’était
chez des chevaliers et même chez les seigneurs du
pays, que les Parfaits tenaient leurs réunions, et dans
l’assistance, figuraient les plus grands noms des alentours.


Toutefois, il ne faudrait pas croire que si les hérétiques
ont tenu tout particulièrement à l’adhésion
des seigneurs et à leur protection, ils aient négligé
les classes, plus humbles mais aussi plus nombreuses,
des bourgeois et des paysans. Aux environs de
Caraman et de Verfeil, sur les confins du Toulousain
et du Lauraguais, la population tout entière leur
était gagnée et peu de personnes mouraient sans le
Consolamentum. A Fanjeaux et à Montréal, les laboureurs
travaillaient le dimanche et les jours de
fête, et parce qu’il en fit le reproche à l’un d’eux, le
jour de Saint-Jean-Baptiste, saint Dominique faillit
être assassiné au Champ du Sicaire. Pour attirer les
artisans, les Parfaits avaient établi des ouvroirs et
des ateliers, — on dirait de nos jours des patronages, — où
l’on enseignait aux jeunes gens les doctrines
hérétiques en même temps qu’un métier ; il y en
avait plusieurs dans la seule bourgade de Fanjeaux.


En somme, à l’arrivée de Didace et de saint Dominique,
le comté de Toulouse et en particulier le
Lauraguais et le Razès étaient pénétrés profondément
par l’hérésie. Elle s’affichait ouvertement,
chantait ses cantiques dans les églises mêmes de
Castelnaudary, spoliait de ses dîmes l’évêque de
Toulouse, menaçait dans sa cathédrale le chapitre
de Béziers et le forçait à s’y fortifier[21]. Or le triomphe
de l’albigéisme aurait été la ruine du christianisme,
dont il était la négation radicale.


[21] Histoire du Languedoc, loc. cit.



Pour ces néo-manichéens, en effet, le monde, au
lieu d’être la création d’un Dieu bon, était l’œuvre
et demeurait le jouet d’un être malfaisant ; le mystère
de la Trinité disparaissait devant le dualisme
de deux principes éternels, celui du bien et celui
du mal ; l’œuvre de la Rédemption et du Calvaire
n’avait été qu’un simulacre, un être divin ne pouvant
pas souffrir dans sa chair et mourir ; les mérites
de Jésus-Christ ayant aussi peu de réalité
que son expiation, le salut par le baptême, la
grâce et les sacrements, était une illusion, et partant,
les pratiques recommandées ou imposées par
l’Église étaient aussi vaines que ses enseignements.
Les dogmes de la vie future, des récompenses du
ciel, des châtiments éternels de l’enfer, de l’expiation
temporaire du purgatoire, celui de la résurrection
de la chair et de la communion des saints
étaient remplacés par la doctrine de la métempsycose
et de la migration indéfinie des âmes d’un
corps dans un autre. Aucun accord n’était donc possible
entre le Credo catholique et le
Credo albigeois ;
ceci devait tuer cela ; et ce fut pour en avoir
eu la vue nette, que saint Dominique se consacra
avec tant de zèle à la prédication contre l’hérésie[22].


[22] Sur les doctrines albigeoises, cf. Douais, Les Hérétiques
du comté de Toulouse.



Partis de Cîteaux dans les premiers mois de 1205,
l’évêque d’Osma et son chanoine allèrent rejoindre,
en Languedoc, les missionnaires qu’Innocent III
avait envoyés contre l’hérésie ; ils les trouvèrent,
près de Montpellier, dans le plus profond découragement,
se demandant si leur œuvre n’avait
pas échoué, comme celle de leurs prédécesseurs.


C’est que l’hérésie était constituée plus fortement
qu’ils ne se l’étaient imaginé ; elle avait des
chefs habiles et savants, capables de soutenir les
controverses théologiques les plus ardues. Mais ce
qui faisait encore plus la force de ces docteurs albigeois,
c’était leur ascétisme. Faite d’abstinences et
de privations, leur vie inspirait le plus grand respect
aux populations qui en étaient témoins. Tout autres
étaient les allures des abbés cisterciens envoyés
à la défense de l’orthodoxie. Au lieu d’aller à pied,
de bourgade en bourgade, comme le faisaient les
Parfaits, ils chevauchaient au milieu d’une brillante
escorte ; il leur fallait des attelages pour porter leurs
vêtements et leurs provisions, et ce luxe scandalisait
des pays séduits par l’austérité des Bonshommes :
« Voilà, disait-on, les ministres à cheval d’un Dieu
qui n’allait qu’à pied, les missionnaires riches
d’un Dieu pauvre, les envoyés comblés d’honneurs
d’un Dieu humble et méprisé[23]. »


[23] Acta Sanctorum, 4 août.



Telles n’étaient pas les habitudes de l’évêque et
du chanoine d’Osma. Appelés à témoigner sur saint
Dominique, dans le procès de canonisation de 1233,
les habitants de Fanjeaux déclarèrent qu’ils n’avaient
jamais vu un homme aussi saint. Deux
femmes, Guillelma et Tolosana, rapportèrent qu’elles
lui avaient fabriqué des cilices. Plus au courant
encore de son genre de vie, frère Jean d’Espagne
raconta ses pénitences et ses macérations : « Maître
Dominique se faisait donner la discipline et il se
flagellait lui-même avec une chaîne de fer. » Aussi,
Didace et lui purent-ils rappeler sans présomption
les missionnaires cisterciens à l’austérité apostolique.
« Ce ne sera pas seulement par des paroles,
leur dirent-ils, que vous ramènerez à la foi des
hommes qui s’appuient sur des exemples. Voyez
les hérétiques ; c’est par leur affectation de sainteté
et de pauvreté évangélique, qu’ils persuadent
les simples. Si vous leur donnez un spectacle contraire,
vous édifierez peu, vous détruirez beaucoup,
vous ne gagnerez rien. Chassez un clou par l’autre,
mettez en fuite une sainteté d’apparat par les pratiques
d’une sincère religion. » La leçon fut comprise :
revenant à la simplicité, les moines cisterciens
renvoyèrent toutes les futilités qu’ils avaient
apportées. Ne gardant que leurs Heures et les livres
indispensables à la controverse, vivant dans la plus
stricte pauvreté, ils allèrent à pied de village en village,
sans escorte, sans argent, seuls au milieu de
l’hérésie, et, nous dit Jourdain de Saxe, lorsque les
Parfaits virent ce changement, ils redoublèrent
d’énergie, pour résister à l’assaut qui se préparait[24].


[24] « Pedites, sine expensis, in voluntaria paupertate fidem
annuntiare cœperunt. Quod ubi viderunt hæretici, cœperunt
et ipsi ex adverso fortius prædicare. » — Jourdain (ap. Quétif
et Échard, op. cit., p. 5.)



Saint Dominique et Didace se mirent aussitôt à
l’œuvre, sous la direction des légats. Guillaume de
Puylaurens nous les montre allant nu-pieds de
pays en pays. Dans les auberges où ils s’arrêtaient,
ils vivaient de peu et pratiquaient les abstinences
qui devaient être inscrites plus tard dans la règle
des Prêcheurs. En 1207, Didace retourna en Espagne
et y mourut, au moment où il s’apprêtait
à revenir en Languedoc pour y poursuivre ses missions ;
dès lors, saint Dominique continua seul
l’œuvre qu’il avait entreprise.


Né en 1170, il était à la force de l’âge lorsqu’il
reçut de son évêque la direction des compagnons
qui les avaient suivis. On voudrait avoir une reproduction
de sa physionomie pour y surprendre le
secret de l’ascendant irrésistible qu’il exerça sur
eux. On peut y suppléer par le portrait que trace
de lui l’un des témoins de ses dernières années,
sœur Cécile, du couvent de Saint-Sixte : « Sa stature,
dit-elle[25], était médiocre, son visage beau et
peu coloré par le sang, ses cheveux et sa barbe
d’un blond vif, ses yeux beaux. Il lui sortait du
front et d’entre les cils, ajoute-t-elle naïvement,
une certaine lumière radieuse, qui attirait le respect
et l’amour. Il était toujours radieux et agréable,
excepté quand il était mû à compassion par quelque
affliction du prochain. Il avait les mains longues
et belles, une grande voix noble et sonore.
Il ne fut jamais chauve, et il avait sa couronne
religieuse tout entière, semée de rares cheveux
blancs[26]. »


[25] Relation de Sœur Cécile, citée par Lacordaire, op. cit.,
p. 219.



[26] Ce dernier trait ne se rapporte évidemment qu’aux
dernières années de la vie du Saint.



Jourdain de Saxe insiste, lui aussi, sur cette
expression lumineuse, si l’on peut s’exprimer
ainsi, qui se dégageait des traits de saint Dominique,
et qui était comme le rayonnement de son
âme. « Rien ne troublait l’égalité de son âme, si
ce n’est la compassion et la miséricorde ; et parce
qu’un cœur content réjouit le visage de l’homme,
on devinait sans peine, à la bonté et à la joie de
ses traits, sa sérénité intérieure… Bien que sa
figure brillât d’une lumière aimable et douce,
cette lumière pourtant ne se laissait pas mépriser,
mais elle gagnait facilement le cœur de tous, et
à peine l’avait-on regardée qu’on se sentait entraîné
vers lui. »


Ses prédications contre l’hérésie manifestèrent
cet ascendant naturel, et encore plus son égalité
d’humeur et la sérénité de son âme ; car les difficultés
ne lui firent pas défaut. Comme saint Bernard,
il eut à subir les outrages des hérétiques :
« ils se moquaient de lui, dit Jourdain, et s’attachant
à ses pas, lui lançaient toutes sortes de railleries[27] » ;
« li adversaire de vérité li moquoient,
getant boë expuement et des vils choses et li lioient
la paille par derrière le dos. » Parfois les menaces
accompagnaient les injures : il leur opposait une
fermeté d’autant plus inébranlable qu’elle provenait
d’un désir ardent du martyre. « N’as-tu pas
peur de la mort ? lui demandaient quelques hérétiques
étonnés ? Que ferais-tu si nous nous saisissions
de toi ? » — « Je vous supplierais, répondit-il, de ne
pas me mettre à mort du coup, mais de m’arracher
les membres un à un, pour prolonger mon martyre ;
je voudrais n’être plus qu’un tronc sans membres,
avoir les yeux arrachés, rouler dans mon sang,
avant de mourir, afin de conquérir une plus belle
couronne de martyre[28] ! » et lorsqu’il passait dans
un village où sa vie était en danger, il le traversait en
chantant. « Les persécutions ne le troublaient pas,
dit un témoin de sa vie[29], il marchait souvent au
milieu des dangers avec une sécurité intrépide et la
peur ne le détourna pas une seule fois de sa route.
Bien mieux, quand il était pris de sommeil, il s’étendait
le long ou proche du chemin et dormait. »
A plusieurs reprises cependant, les menaces des
hérétiques faillirent se réaliser. Un jour qu’il montait
de Prouille à Fanjeaux par un chemin creux,
« pressentant quelque embûche, il marchait intrépide
et alerte. Des satellites de l’Antéchrist l’attendaient
pour le tuer », et ils n’abandonnèrent leur
projet que lorsqu’ils furent persuadés du bonheur
que lui causerait le martyre. « A quoi bon, se dirent-ils,
faire son jeu ! Ne serait-ce pas le servir et
seconder ses vifs désirs, plutôt que lui nuire ? Désormais
donc ils s’abstinrent de lui tendre des pièges. »
La tradition a conservé le souvenir de ce fait et,
dans le pays, on nomme encore chemin du Sicaire
le sentier où il se passa[30].


[27] Jourdain de Saxe, op. cit., p. 9.



[28] Ibidem.



[29] Enquête de Toulouse.



[30] On a érigé une croix là où la tradition place ce fait.



A l’assemblée de Montpellier, Didace avait déclaré
qu’il fallait ramener les hérétiques par la force de
la prédication et des bons exemples. Ce fut à la
controverse que saint Dominique et ses compagnons
eurent recours. Ils indiquaient à l’avance le lieu et
le jour d’une conférence contradictoire ; hérétiques
et catholiques s’y rendaient de toutes les régions
avoisinantes ; l’assistance comprenait à la fois
des chevaliers, des femmes, des paysans. Sans
doute par acclamation, la foule désignait un président
et des assesseurs chargés de tenir la balance
égale entre les deux partis ; le bureau constitué, on
se livrait à des débats sérieux et approfondis. De
part et d’autre, on présentait des libelli, vrais
mémoires rédigés à l’avance sur une question controversée
et qui servaient de base à la discussion.
Alors commençait entre les chefs des deux groupes
une lutte oratoire, un tournoi d’argumentations
qui se terminait le plus souvent par un vote
de l’assemblée. Jourdain de Saxe parle de scrutins
qui avaient lieu à la fin de ces réunions ; c’étaient
sans doute des ordres du jour, par lesquels l’assistance
émettait son sentiment sur la discussion qu’elle
venait de suivre.


Saint Dominique tint un grand nombre de ces
réunions contradictoires. La première de toutes
eut lieu à Servian près de Béziers. Accompagnés
de l’évêque et du chanoine d’Osma, les légats du
Saint-Siège venaient de Montpellier, mettant, pour
la première fois, en pratique les conseils austères de
Didace. Or, à Servian, prêchaient en toute liberté
les deux ministres cathares Beaudoin et Thierry,
grâce à la faveur toute particulière que leur témoignait
le seigneur du lieu. Mais lorsque du haut des
remparts, le peuple vit monter vers lui, les pieds
ensanglantés et dans l’attitude la plus humble, les
missionnaires du Saint-Siège, il força les deux hérétiques
à accepter avec eux une controverse publique.
Elle dura huit jours et elle produisit sur les
esprits une telle impression que le peuple escorta
pendant une lieue, sur le chemin de Béziers, saint
Dominique et ses compagnons.


De Servian, ils se dirigèrent sur Béziers, l’une
des citadelles de l’hérésie. Les Parfaits y étaient
tout-puissants, grâce à la connivence du vicomte,
des consuls et de l’évêque lui-même. Pendant
quinze jours, les prédications et les controverses
se continuèrent ; mais l’effort des missionnaires
n’eut pas tout le succès qu’il méritait ; si plusieurs
conversions isolées s’opérèrent, la masse de la
population resta fidèle aux doctrines vaudoises.


Carcassonne fut la troisième étape de la mission.
Pendant huit jours consécutifs les controverses
publiques se succédèrent sans entamer les
forces de l’hérésie[31]. On arriva enfin dans les
campagnes du Lauraguais et du Toulousain, qui
devaient être en quelque sorte le quartier général
des prédications de saint Dominique. Dès lors,
Fanjeaux fut sa résidence préférée et celle de ses
compagnons ; c’est de là qu’il partait en tous sens,
pour offrir la discussion aux ministres albigeois.
A Verfeil, il eut aussi peu de succès que saint Bernard
lui-même, et l’évêque d’Osma fut tellement
irrité de l’obstination des habitants qu’il les maudit
comme avait fait l’abbé de Clairvaux : « Maudits
soyez-vous, grossiers hérétiques, je vous aurais
cru quelque bon sens[32] ! »


[31] Nous empruntons ces détails au Cartulaire de saint
Dominique du R. P. Balme.



[32] Guillaume de Puylaurens, Chronique, 8.



La conférence qui eut lieu à Pamiers, l’année
suivante (1207), fut l’une des plus importantes ;
elle fut provoquée par le comte de Foix lui-même
et se tint dans son château. Comme la plupart
des seigneurs du Midi, Raymond Roger était
gagné aux nouvelles doctrines ; sa sœur, Esclarmonde,
était l’une des plus ferventes adeptes de
l’albigéisme, dont elle faisait profession publique.
Toutefois, il se piquait de tolérance et d’impartialité
et il convoqua chez lui les représentants les
plus autorisés des deux partis rivaux. Saint Dominique
et Didace s’y rencontrèrent avec Foulques
et Navar, ardents défenseurs de l’orthodoxie, qui
venaient de remplacer des hérétiques sur les sièges
de Toulouse et de Conserans[33]. La discussion fut
très vive ; Esclarmonde y intervint en faveur de l’hérésie
et s’attira de Frère Étienne cette hardie apostrophe :
« Allez filer votre quenouille ; il ne vous sied
pas de paraître en pareille affaire ! » La journée fut
favorable à la cause catholique ; le ministre vaudois,
Durand de Huesca, se convertit et fonda bientôt
l’Ordre des Pauvres catholiques ; et son exemple fut
suivi par Durand de Najac, Guillaume de Saint-Antoine,
Jean de Narbonne, Ermengaud et Bernard de
Béziers ; l’arbitre même de la réunion, Arnaud de
Campragna, qui inclinait auparavant vers les doctrines
vaudoises, s’offrit, lui et ses biens, à l’évêque
d’Osma, et dans la suite, il fut l’ami fidèle et zélé
de saint Dominique[34].


[33] Foulques était évêque depuis 1205 ; il avait alors remplacé
Raymond de Rabasteins, déposé comme coupable de
connivence avec l’hérésie. Navar était évêque depuis quelques
mois à peine.



[34] Pierre de Vaux-Cernay, Histoire de la guerre des Albigeois,
ch. VI.



Jourdain de Saxe mentionne de fréquentes réunions
de ce genre à Montréal et à Fanjeaux : « frequenter
ibi disputationes fiebant ». L’une d’elles
fut marquée par un fait miraculeux. « Il arriva
qu’une grande conférence fut tenue à Fanjeaux, en
présence d’une multitude de fidèles et d’infidèles,
qui y avaient été convoqués. Les catholiques avaient
préparé plusieurs mémoires qui contenaient des
raisons et des autorités à l’appui de leur foi. Mais,
après les avoir comparés ensemble, ils préférèrent
celui que le bienheureux serviteur de Dieu, Dominique,
avait écrit, et résolurent de l’opposer à celui
des hérétiques. Trois arbitres furent choisis d’un
commun accord pour juger quel était le parti dont
les raisons étaient les meilleures et la foi la plus
solide. Or, après beaucoup de discours, ces arbitres
ne pouvant s’entendre, la pensée leur vint de
jeter les deux mémoires au feu afin que, si l’un
des deux était épargné par les flammes, il fût certain
qu’il contenait la vraie doctrine de la foi. On
allume donc un grand feu, on y jette les deux
volumes ; celui des hérétiques est consumé, l’autre,
celui qu’avait écrit le bienheureux serviteur
de Dieu, Dominique, non seulement demeure intact,
mais encore est repoussé au loin par les flammes,
en présence de toute l’assemblée. On le jette
au feu une seconde et une troisième fois, une seconde
et une troisième fois l’événement se reproduit
et manifeste clairement où est la vérité
et quelle est la sainteté de celui qui a écrit le
livre[35]. Pierre de Vaux-Cernay et après lui le
chroniqueur Mathieu de Feurs, placent ce miracle
à Montréal et le racontent d’une manière quelque
peu différente.


[35] Jourdain de Saxe, ap. Quétif, op. cit., p. 6. La tradition
de ce miracle s’est perpétuée à Fanjeaux. Vers 1325, les
consuls de la ville achetèrent à Raymond de Durfort, la maison
de ses ancêtres hérétiques où ce prodige avait eu lieu,
et en firent une chapelle qu’ils dédièrent au saint et qui fut
l’église du couvent des Frères Prêcheurs de Fanjeaux jusqu’à
la Révolution.



L’un des hérétiques aurait dérobé le mémoire
que le saint avait préparé pour la conférence :
« aussitôt li compagnon dirent que il jetât la cedule
au feu, et si elle ardait, leur foi fût vraie, et
si elle ne pouvait ardoir, que la foi de la Romaine
Église fût vraie ; pour laquelle chose elle fut jetée
au feu. Laquelle, comme elle eut un peu demeurée
sans nulle arsure, elle saillit du feu tout maintenant,
dont ils furent tous ébahis. Lors, dit un
d’eux, plus dur que tous les autres, soit jetée derechef
et ainsi approuverons plus pleinement la vérité ;
laquelle s’en issit derechef. Et encor cil dit
soit jetée la tierce fois et lors saurons, sans doutance,
la vérité, et derechef jetée au feu, s’en issit
toute saine[36]. »


[36] Cité par le P. Balme, op. cit., t. I, p. 124.



Malgré ces prodiges et ce zèle apostolique, les
prédications de saint Dominique n’eurent pas tout
le succès qu’on en espérait. Mais les événements
qui se précipitèrent de 1208 à 1219, la croisade
qui s’abattit sur le Midi, l’amitié de Simon de Montfort
apportèrent une nouvelle force à l’action du
Bienheureux.


Le 15 janvier 1208, l’un des légats cisterciens,
Pierre de Castelnau, tombait à Saint-Gilles sous
le poignard des hérétiques, pour avoir sommé
Raymond VI d’obéir à l’Église ; et dès le 10 mars
suivant, par des lettres enflammées, Innocent III
dénonçait ce crime à l’indignation des fidèles,
excommuniait le comte de Toulouse et décrétait la
croisade. Au printemps de l’année suivante, la chevalerie
du Nord fondait sur le Midi par la vallée
du Rhône et les cols de l’Auvergne, et malgré une
vive résistance, elle s’emparait coup sur coup de
Béziers, de Narbonne, de Carcassonne ; en 1210, le
bas Languedoc était entre les mains des croisés, qui
lui donnaient pour seigneur leur chef, Simon de
Montfort[37].


[37] Histoire du Languedoc, t. VI, p. 325 et suiv.



Or, le comte de Montfort ne tarda pas à se lier
d’une solide amitié avec saint Dominique : « il conçut
pour lui une grande affection ; il avait pour le saint,
dit Jourdain, une dévotion spéciale ». « Ils devinrent
si intimes, ajoute Humbert[38], que le comte
choisit le Bienheureux pour donner la bénédiction
nuptiale à son fils Amaury et baptiser celle de ses
filles qui fut prieure de Saint-Antoine, à Paris. »
A plusieurs reprises, ces deux amis se rencontrèrent
au cours de leurs travaux qui, par des moyens différents,
poursuivaient le même but. Le 1er septembre
1209, à la tête de son armée, Simon passa
au pied de la colline de Fanjeaux, et il est possible
qu’une première entrevue ait eu lieu entre eux, à
cette occasion. En 1211, au siège de Lavaur, Dominique
était aux côtés de Simon, et il en fut de
même, en juillet 1212, à la prise de la Penne d’Agen.
Quelques mois plus tard, le chef de la croisade
convoqua « les évêques et les nobles de sa terre
à Pamiers, pour purifier le pays de l’immonde hérésie,
y établir de bonnes mœurs et des coutumes
favorisant la religion, la paix et la sécurité ». Dominique
se rendit à ce nouvel appel. A quelques
mois de là, en mai 1213, d’importants renforts
militaires arrivèrent de France, Simon vint les
recevoir au pied de Fanjeaux : chapelain de Fanjeaux,
prieur de Prouille, saint Dominique dut une
fois de plus le rejoindre. Le 24 juin suivant, eut
lieu, à Castelnaudary, une imposante cérémonie :
en présence d’une nombreuse assistance, dans
une vaste plaine couverte de tentes, Simon arma
chevalier son fils Amaury ; là encore, Dominique
était à ses côtés, comme ami du jeune homme, dont
il devait plus tard bénir le mariage, et comme représentant
de l’évêque de Carcassonne[39].


[38] Acta SS., 4 août.



[39] Cf. Balme, op. cit., t. I, p. 224 et 237, citant Thierry
d’Apolda, Humbert, Jourdain.



Enfin, à la bataille si décisive de Muret, le 12 septembre
1213, le saint était au milieu des religieux
et des prélats qui assistaient le chef de la croisade
de leurs conseils et de leurs prières. « Pendant la
mêlée, les six évêques qui se trouvaient là, Foulques
de Toulouse, Gui de Béziers, Thedisius d’Agde,
ceux de Nîmes, de Comminges et de Lodève, les trois
abbés de Clairac, Villemagne, saint Tibéry, plusieurs
religieux, parmi lesquels était l’ami de Dieu,
Dominique, chanoine d’Osma, se retirèrent dans
l’église, et, à l’exemple de Moïse, levant les mains
au ciel pendant les combats de Josué, ils imploraient
le Seigneur pour ses serviteurs… Ils poussaient
vers le ciel le cri de leur prière avec une
telle ardeur qu’ils semblaient hurler plutôt que
prier : « orantes vero et clamantes in cœlum, tantum
mugitum pro imminenti angustia emittebant,
quod ululantes videbantur potius quam orantes[40]. »


[40] Bernard Gui, Catalogus Romanorum pontificum (Duchesne,
Hist. Franc., t. V, p. 768).



Neuf mois après, de tout autres circonstances rapprochaient
encore les deux amis. A Carcassonne,
dans l’église cathédrale de Saint-Nazaire, en présence
de l’évêque de Toulouse et des barons français
de toute la région, saint Dominique bénissait
solennellement le mariage d’Amaury de Montfort,
avec la fille du Dauphin du Viennois[41]. Ainsi,
toutes les circonstances graves réunissaient le croisé
et le Prêcheur ; leurs vies se pénétraient l’une
l’autre dans la plus grande intimité.


[41] Mamachi Annales Ordinis Prædicatorum, App. p. 229.



Cette illustre amitié allait accroître chaque jour
l’ascendant de saint Dominique, et donner de
« l’efficace » à ses paroles. Le saint lui a-t-il demandé
encore davantage ; et les rigueurs du bras
séculier sont-elles venues renforcer l’argumentation
du missionnaire ? grave question, souvent débattue
entre ceux qui voient en saint Dominique le précurseur
de Torquemada, et ceux qui, par une exagération
contraire, finiraient par le confondre avec
le doux mystique d’Assise.


L’historien dominicain Malvenda n’hésitait pas
encore au dix-septième siècle à revendiquer pour
le fondateur de son Ordre la gloire d’avoir établi
l’Inquisition, et d’avoir livré les hérétiques au feu
du bûcher[42]. Mais, au dix-huitième siècle, alors que
les idées de tolérance avaient fait des progrès, le
P. Échard ne pouvait pas croire à une pareille rigueur,
de la part du Bienheureux, et il le représentait
« réduisant les hérétiques par la force de
ses arguments et de ses exemples sans avoir recours
ni au glaive, ni au fer, ni au feu, ce qui n’était pas
son affaire. » Le Bollandiste Guillaume Caper a vu
dans cette thèse une concession faite, aux dépens
de la vérité historique, à l’esprit du siècle ; et
après avoir proclamé, d’après saint Thomas, que
l’Église peut exclure ses ennemis de la société des
vivants, comme de la communion des saints, il
s’efforce de démontrer que saint Dominique a usé
de ce droit. « Libéral impénitent », écrivant sa
Vie de saint Dominique pour rétablir dans la France
du dix-neuvième siècle l’Ordre des Prêcheurs, Lacordaire
a repris la thèse du P. Échard ; et dans
son œuvre, l’ami de Simon de Montfort nous
apparaît pour ainsi dire sous les traits d’un rédacteur
de l’Avenir, de Lacordaire lui-même :
« Telles étaient, dit-il, les armes auxquelles Dominique
avait recours contre l’hérésie et contre
les maux de la guerre : la prédication au milieu des
injures, la controverse, la patience, la pauvreté volontaire,
une vie dure pour lui-même, une charité
sans bornes pour les autres, le don des miracles,
et enfin la promotion du culte de la Sainte Vierge,
par l’institution du Rosaire. La lumière de l’histoire
manque, parce que l’homme de Dieu s’est
retiré du bruit et du sang, parce que, fidèle à sa
mission, il n’a ouvert la bouche que pour bénir,
son cœur que pour prier, sa main que pour un office
d’amour, et que la vertu, quand elle est toute
seule, n’a son soleil qu’en Dieu[43]. »


[42] Cf. sur cette question l’excellente dissertation des Bollandistes
dans leurs Acta SS., 4 août.



[43] Lacordaire, Vie de saint Dominique, p. 117. Il est difficile
d’imaginer un passage à la fois plus beau au point de
vue littéraire, et aussi dénué de critique historique.



Avide de vérité, et étranger à toute autre considération,
l’historien ne doit demander qu’aux
documents le moyen de sortir de toutes ces contradictions.
Or, nous possédons sur la question
deux actes de saint Dominique lui-même[44] : dans
l’un, il réconcilie l’hérétique converti, Pons Roger,
« en vertu de l’autorité qui lui a été confiée par le
seigneur abbé de Cîteaux, légat du Siège Apostolique » ;
il lui impose une pénitence canonique qu’il
devra accomplir sous peine d’être traité « comme
parjure et hérétique, d’être excommunié et retranché
du commun des fidèles. » Dans l’autre, il
confie à un bourgeois de Toulouse la surveillance
d’un hérétique converti, en attendant la décision
du cardinal-légat. Enfin un texte de Thierry
d’Apolda, cité par Lacordaire lui-même, nous le
montre dans l’exercice des fonctions que lui
avaient confiées les représentants du Saint-Siège :
« Quelques hérétiques ayant été pris et convaincus
dans le pays de Toulouse, furent remis au
jugement séculier parce qu’ils refusaient de retourner
à la foi, et condamnés au feu. Dominique
regarda l’un d’eux avec un cœur initié aux
secrets de Dieu, et il dit aux officiers de la cour :
« Mettez à part celui-ci, et gardez-vous de le brûler. »
Puis se tournant vers l’hérétique, avec une
grande douceur : « Je sais, mon fils, lui dit-il, qu’il
vous faudra du temps, mais qu’enfin vous deviendrez
bon et saint. » Chose aimable autant que
merveilleuse ! Cet homme demeura encore vingt
ans dans l’aveuglement de l’hérésie, après quoi,
touché de la grâce, il demanda l’habit de Frère
Prêcheur, sous lequel il vécut et mourut dans
la fidélité. » D’après Constantin d’Orvieto, qui
rapporte le même fait, à peu près dans les mêmes
termes, il s’appelait Raymond Gros. Si l’on rapproche
de tous ces documents le canon du concile
de Vérone, renouvelé, en 1208, par le concile d’Avignon[45],
et ordonnant de livrer au bras séculier
les apostats qui, après avoir été convaincus d’hérésie
par leurs évêques ou leurs représentants,
persisteraient opiniatrément dans leurs erreurs,
on arrive, semble-t-il, à cette conclusion, qu’en
vertu d’une délégation des moines cisterciens,
saint Dominique devait convaincre les hérétiques,
et qu’en les convainquant, il les livrait, indirectement
mais sûrement, au supplice, à moins que,
par un acte de sa clémence, il ne suspendît l’action
du bras séculier, instrument docile de l’Église.
Sans doute, il ne prononçait pas lui-même
contre eux la sentence fatale ; mais dans leurs
procès, il remplissait le rôle d’un expert en matière
d’orthodoxie ou même d’un juré transmettant à la
cour un verdict de culpabilité, et pouvant signer
aussitôt des recours en grâce.


[44] Ils ont été publiés par les Bollandistes (Acta SS.,
4 août) et par Échard (Script. Ord. Prædic.).



[45] Labbe, Concilia, t. XI, p. 42.



Au lieu de dépenser leur talent à des raisonnements
subtils qui sentent le plaidoyer, Échard
et Lacordaire auraient mieux fait d’expliquer la
conduite tenue par le Saint-Siège et saint Dominique
en ces circonstances. Sans aller jusqu’à la
doctrine radicale de saint Thomas, tout en nous
rappelant les préceptes évangéliques : Aimez-vous
les uns les autres… Ne faites pas à autrui
ce que vous ne voudriez pas qu’on vous fît…
Quiconque se sert de l’épée, périra par l’épée, qui,
mieux que l’indifférence sceptique, sont les principes
de la tolérance ; ne croyant pas même,
que la pure raison d’État, si souvent alléguée
contre l’Église, puisse légitimer la persécution, il
nous semble toutefois que de graves intérêts sociaux
exigeaient la répression de l’hérésie albigeoise.
Il ne s’agissait pas seulement de ramener
à l’orthodoxie des populations égarées, ni même
de faire rentrer dans l’ordre des rebelles politiques ;
il s’agissait de défendre la société contre des
doctrines subversives et anarchistes. Au treizième
siècle, comme dans tous les temps, l’Église combattait
à la fois pour elle et pour l’ordre social tout
entier. « Il faut avouer, dit l’auteur des Additions à
l’Histoire du Languedoc, que les principes du manichéisme
et ceux des hérétiques du douzième et du
treizième siècle attaquant les bases mêmes de la société,
devaient produire les plus étranges, les plus
dangereuses perturbations, et ébranler pour toujours
les lois et la société politique. » Et le savant
archiviste de la Gironde, M. Brutails, arrive à une
conclusion semblable : « Les désordres et les maux
incalculables, causés par les Albigeois et autres
sectes, avaient amené la papauté et les souverains
de l’Europe occidentale à prendre contre les hérétiques
des mesures sévères. Une telle proscription
ne fut pas l’effet de cette haine féroce contre le
mécréant que l’on prête aux princes de ce temps.
Elle était dictée par une considération qu’un écrivain
a fort heureusement résumée en disant que
l’hérésie était alors un crime social autant que religieux[46]. »


[46] Brutails, Les populations rurales du Roussillon au
moyen âge, p. 296.



Il serait difficile en effet de trouver dans les ouvrages
de Schopenhauer, de Nietzche et des autres
pessimistes et nihilistes contemporains, des doctrines
plus décevantes et plus décourageantes que celles
des Albigeois. D’après leurs ministres, le monde
était l’œuvre du diable, créateur de toutes les choses
visibles, et si Dieu était intervenu dans cette formation
des êtres, il l’avait fait pour affaiblir encore
l’homme, sorti trop fort des mains du démon.
Tout être vivant était immonde ; la vie était le suprême
malheur ; la communiquer, c’était participer
à l’œuvre diabolique de la création ; tout le devoir
consistait à la détruire[47]. Voilà pourquoi les hérétiques
avaient une horreur toute particulière pour
le mariage et la famille. « Le mariage n’est rien »,
disent les uns. « Dans l’état de mariage, on ne
saurait se sauver », déclare Pons Grimoard de Castelsarrasin.
Non seulement il ne pouvait conduire
au salut, mais c’était le péché mortel par excellence :
« on pèche autant avec son épouse qu’avec
toute autre femme ». Et allant jusqu’au bout
de leur pensée, ils finissaient par dire comme nos
anarchistes modernes : « Le mariage est un concubinage
légal[48] ». Aussi les Parfaits se vouaient-ils
à un célibat perpétuel, non par amour de la virginité,
mais par dégoût et haine de l’existence.


[47] Cf. abbé Douais, Les hérétiques du comté de Toulouse
au XIIIe siècle.



[48] Enquête de Bernard de Caux en 1245 (Bibl. de Toulouse,
ms. 609).



Plusieurs d’entre eux allaient plus loin et prêchaient
la nécessité pour chaque individu de s’anéantir.
S’abîmer dans le néant comme les mystiques
s’abîment en Dieu, s’abstraire de la vie au
point d’en perdre la conscience, pour tomber
dans ce que les fakirs de l’Inde appellent le nirvana,
tel était l’exercice de leurs saints. Berbeguera,
femme de Lobent, chevalier de Puylaurens,
alla voir par curiosité l’un de ces hérétiques : il
lui apparut, dit-elle, comme la merveille la plus
étrange ; depuis longtemps, il restait assis sur
sa chaise, immobile comme un tronc d’arbre[49].
Négations radicales de l’activité humaine et de la
famille, de pareilles doctrines ne devaient pas respecter
davantage le lien social. Sans doute, comme
Luther et tous les hérétiques qui furent pendant
quelque temps appuyés par des princes, les Albigeois
n’insistèrent pas toujours sur des théories
qui leur auraient aliéné d’utiles protecteurs. Cependant
les moins politiques d’entre eux n’hésitaient
pas à proclamer la vanité des lois, l’illégitimité
des sanctions sociales et à nommer assassin
le juge qui prononçait une sentence capitale.


[49] Ibidem.



Or ces doctrines ne restaient pas enfermées dans
un cercle étroit d’esprits aventureux ; les prédications
des Parfaits les faisaient pénétrer jusque
dans les classes infimes de la société : à Gaja[50]
les truands ne discutèrent-ils pas, un jour, sur
l’Eucharistie ? Le peuple acceptait d’autant plus
ces croyances qu’incapable de les apprécier, il était
séduit par le mystère dont on les entourait. Que
de libres-penseurs modernes ne sont-ils pas gagnés
à la maçonnerie par le caractère ténébreux
de cette association beaucoup plus que par la liberté
de leur esprit souvent borné ? Or, avec les
rites du Consolamentum célébrés devant des initiés,
avec ses signes de ralliement et sa discipline du
secret, l’albigéisme était, au treizième siècle, la
franc-maçonnerie du midi de la France. Quoi qu’il
en soit, ses théories, le nombre de ses adhérents
et son organisation, faisaient de cette secte un
danger public, et à ce point de vue, elle devait
être réprimée. Ceux qui de nos jours, sans le
moindre parti pris philosophique ou religieux, ont
fait des lois et édicté des pénalités nécessaires contre
« les associations de malfaiteurs », ne sauraient
blâmer l’Église et saint Dominique d’avoir défendu
de même la société contre de semblables fanatiques,
qui menaçaient, au treizième siècle, son
existence. Sans doute, les moyens ont été violents
et même parfois cruels ; personne de nos jours
ne penserait à allumer des bûchers pour la défense
de l’ordre social ; mais il faut remarquer que
le code pénal du moyen âge était beaucoup plus
rigoureux que le nôtre et que ces sévérités, qui
parfois nous étonnent, ne choquaient alors personne,
pas même le bon saint Louis qui les inscrivait
dans ses ordonnances. D’ailleurs, on a fait
observer depuis longtemps que la procédure inquisitoriale
offrait à la défense beaucoup plus de
garanties que la procédure civile[51], et d’autre part,
les canons des conciles d’Avignon, de Béziers et
de Narbonne, édictés précisément contre l’hérésie
albigeoise, tempéraient la rigueur de la justice séculière
contre les emmurés[52].


[50] Village situé entre Fanjeaux et Castelnaudary, dans le
département de l’Aude.



[51] Cf. Douais, La formule Communicato bonorum virorum
consilio, des sentences inquisitoriales. (Le Moyen âge,
t. XI, p. 157 et suiv.)



[52] Labbe, Concilia, t. XI,
pars I, pass.



Sans répugner à des mesures que tout le monde
admettait alors, saint Dominique comptait cependant
surtout sur la force des exemples. L’un de
ceux qui le connurent alors le mieux, l’abbé de
Saint-Paul de Narbonne, le dépeignait ainsi dans le
procès de canonisation : « le bienheureux Dominique
avait une soif ardente du salut des âmes et
un zèle sans bornes à leur égard. Il était si fervent
prédicateur, que le jour, la nuit, dans les églises,
dans les maisons, aux champs, sur les routes, il ne
cessait d’annoncer la parole de Dieu, recommandant
à ses frères d’agir de même et de ne jamais
parler que de Dieu… Il était d’une frugalité si
austère qu’il ne mangeait qu’un pain et qu’un potage,
sauf en de rares circonstances, par égard
pour les frères et les personnes qui étaient à table.
J’ai ouï dire à beaucoup qu’il était vierge… Je n’ai
pas vu d’homme aussi humble qui méprisât davantage
la gloire du monde et ce qui s’y rapporte.
Il recevait les injures, les malédictions, les opprobres
avec patience et joie, comme des dons d’un
grand prix… Il se méprisait grandement et se
comptait pour rien. Il consolait avec une tendre
bonté les Pères malades, supportant d’une manière
admirable leurs infirmités. Je n’ai jamais vu un
homme en qui la prière fût plus habituelle. Il passait
les nuits sans sommeil, pleurant et gémissant
pour les péchés des autres. Il était généreux, hospitalier,
donnait volontiers aux pauvres tout ce qu’il
avait. Je n’ai pas ouï dire ni su qu’il eût un autre
lit que l’église, quand il trouvait une église à sa
portée ; si l’église lui manquait, il se couchait sur
un banc ou par terre, ou bien encore, il s’étendait
sur les sangles du lit qu’on lui avait préparé, après
en avoir ôté le linge et les couches. Il aima la foi
et la paix et, autant qu’il le put, il fut le fidèle
promoteur de l’une et de l’autre[53]. »


[53] Enquête de Toulouse. (Boll., Acta SS., 4 août.)



Aussi, son crédit grandissait-il de jour en jour.
Le chanoine qui, en 1206, accompagnait humblement
son évêque, était devenu bientôt l’un des
personnages les plus influents de l’orthodoxie ;
il s’était lié d’amitié avec Foulques, évêque de
Toulouse, Garcia de l’Orte, évêque de Comminges,
Navar, évêque de Conserans, qui avaient été témoins
de son zèle et de sa science dans les controverses.
L’un de ses compagnons, le moine cistercien
Gui de Vaux-Cernay était devenu évêque
de Carcassonne et recourait souvent à son aide et à
ses conseils. Il le fit surtout au commencement de
1213. L’attitude menaçante de Pierre, roi d’Aragon,
allié des comtes de Toulouse et de Foix, avait forcé
Simon de Montfort à demander aux chevaliers du
Nord de nouveaux renforts ; les deux évêques de
Toulouse et de Carcassonne étaient allés en France
pour gagner Philippe-Auguste et son fils Louis à la
cause de la croisade et y recruter de nouveaux
soldats de la foi. A son départ, Gui confia à saint
Dominique le gouvernement spirituel de son diocèse[54]
et dès les premiers jours du carême 1213
(fin février), le Bienheureux, accompagné d’Étienne
de Metz, s’installa dans le palais épiscopal de Carcassonne.
Il n’en continua pas moins ses prédications
et comme les hérétiques étaient très nombreux
dans cette ville, il leur donna des conférences dans
la cathédrale de Saint-Nazaire. Malgré ces occupations,
il multiplia ses macérations pendant ce
Carême, « ne vivant que de pain et d’eau et n’entrant
jamais dans son lit[55] ».


[54] Thierry d’Apolda. (Boll., Acta SS., 4 août.)



[55] Balme, op. cit., t. I, p. 355. — Lacordaire, op. cit.,
p. 232.



On voulut l’élever lui-même à l’épiscopat. Après
la mort de Bertrand d’Aigrefeuille, qui eut lieu en
juillet 1212, le chapitre de Béziers le choisit pour
évêque, à l’instigation de l’archidiacre Pierre
Amiel, le futur archevêque de Narbonne. Bientôt
après, l’évêque de Comminges, Garcias de l’Orte,
fut transféré au siège archiépiscopal d’Auch, et sur
sa recommandation, les chanoines de Saint-Lizier
voulurent lui donner pour successeur saint Dominique.
Enfin, vers 1215, lorsque l’évêché de
Conserans devint vacant par la mort ou la démission
de Navar, Garcias de l’Orte essaya encore une
fois de promouvoir le Bienheureux à l’épiscopat en
le plaçant à la tête de ce diocèse. Mais toujours Dominique
refusa avec la plus grande énergie, déclarant
« qu’il s’enfuirait la nuit avec son bâton plutôt
que d’accepter l’épiscopat[56] ». Ce refus réitéré n’était
pas seulement l’effet d’une extrême humilité ;
d’après le témoignage de l’abbé de Boulbonne[57], le
saint voulait réserver toute sa liberté pour les deux
grandes créations dont ses missions lui avaient démontré
la nécessité : « il avait, disait-il, à s’occuper
de la nouvelle plantation des Prêcheurs et des religieuses
de Prouille : c’était son œuvre et sa mission,
il n’en prendrait aucune autre. »


[56] Ibidem, t. I, p. 479.



[57] Enquête de Toulouse.






CHAPITRE III

FONDATION DU MONASTÈRE DE PROUILLE.



Les chefs de l’hérésie faisaient grand cas du
concours des femmes et ils s’efforçaient de les engager
dans leur secte. C’est par elles que la doctrine
hérétique se conservait au foyer domestique
et se transmettait aux générations suivantes. Si
Aimery, seigneur de Montréal, fut l’un des soutiens
les plus énergiques de l’albigéisme, c’est que
son zèle était sans cesse entretenu par sa mère
Blanche et sa sœur Mabilia ; à Fanjeaux, Véziade
de Festes, femme de l’un des principaux chevaliers
du pays, avait été élevée dans ces doctrines par
son aïeule et les avait mises en pratique dès son
enfance. Nous avons vu précédemment avec quelle
ardeur Esclarmonde de Foix avait pris part à la
conférence de Pamiers en faveur du catharisme.
Plus tard, l’un des adversaires les plus acharnés
des croisés, Bernard-Atho de Niort, déclarait devant
les inquisiteurs qu’il devait son zèle hérétique
à l’éducation que lui avait donnée sa grand-mère,
Blanche de Laurac[58].


[58] Tous ces renseignements sont empruntés aux procès-verbaux
inquisitoriaux de 1242-1245.



C’étaient aussi les femmes qui procuraient le
plus souvent aux évêques et aux diacres cathares
leurs lieux de réunion. La mère du sire de Montréal,
l’aïeule de Bernard de Niort, Blanche de
Laurac, mit sa maison à leur disposition de 1203 à
1208. Des assemblées hérétiques se tinrent aussi à
Fanjeaux, chez Guillelmine de Tonneins, à Montréal,
chez Fabrissa de Mazeroles, Ferranda, Serrona,
Pagana ; à Villeneuve, chez une autre noble
dame, Alazaïs de Cuguro, qui prêchait elle-même
l’hérésie. Les femmes du peuple les plus pauvres
pouvaient rendre des services d’un autre genre :
elles faisaient les commissions et portaient les messages
secrets avec d’autant plus de succès que
leur obscurité les faisait passer inaperçues. Mendiante,
vivant de pain et de quelques noix, Guillelma
Marty leur était ainsi de la plus grande
utilité ; elle portait aux tisserands hérétiques les
commandes de leurs coreligionnaires.


Or, il y avait dans ces pays du Languedoc des
nobles qui, par pauvreté, « confiaient aux hérétiques
l’entretien et l’éducation de leurs filles[59] ». Ce fut
sans doute ainsi qu’à deux ans et demi, Na Garsen
Richols fut revêtue, à Bram, en 1195, de l’habit
des Parfaites, et Saura à Villeneuve-la-Comtal,
à l’âge de sept ans. Ayant à peine atteint sa onzième
année, P. Covinens fut livrée aux hérétiques
par son frère Pierre Coloma. A Castelnaudary,
Guirauda fut initiée « étant encore toute petite ».
Arnalde de Frémiac le fut « étant dans l’enfance »,
et Florence de Villesiscle, à l’âge de cinq ans.


[59] Jourdain de Saxe et Humbert de Romans. (Échard, I,
p. 6.)



Pour recueillir ces enfants, on avait organisé
de vrais couvents hérétiques. Les femmes qui les
composaient, avaient reçu l’initiation complète, se
distinguaient par un costume spécial et pratiquaient,
dans toute leur rigueur, les observances de la secte.
Il y avait un de ces noviciats à Cabaret ; à peine
âgée de sept ans, Maurina de Villesiscle y fut amenée
auprès de sa tante, « qui y vivait avec ses compagnes ».
Blanche de Montréal dirigeait une communauté
de ce genre à Laurac. Vers 1200, Saura
fut élevée à Villeneuve, dans les mêmes conditions,
par Alazaïs de Cuguro et ses compagnes, et dans la
même bourgade[60], Bernarde de Ricord présidait à
une semblable réunion : Audiarde Ebrarda fut initiée
par elle et ses compagnes. Ces communautés
correspondaient les unes avec les autres et se prêtaient
un mutuel appui, comme des maisons d’un
même ordre religieux. En 1206, Dolcia quitta son
mari, Pierre Fabre, pour entrer dans l’hérésie ; elle
vint à Villeneuve, chez Gaillarde et ses compagnes ;
ne s’y trouvant pas sans doute assez en sûreté,
elle fut envoyée à Castelnaudary, « chez Blanche
et ses compagnes », où elle resta un an, loin de sa
famille ; elle quitta ensuite cet asile et vint à Laurac
« chez Brunissende et ses compagnes » ; au bout
d’un an, elle fut admise comme novice « stetit
in probatione ».


[60] « Saura… testis jurata, dixit quod, dum esset septem
annorum, fecit se hereticam et stetit heretica induta per tres
annos et stabat apud Villam novam cum Alazaicia de Cuguro
et sociis suis hereticabus. » (Biblioth. de Toulouse, ms. 609,
fo 143.)



Ainsi se formaient ces Parfaites, dont l’apostolat
était si fécond chez les femmes. Dans les réunions
de la secte, l’élément féminin était toujours très
nombreux. A Fanjeaux, la plupart des dames de
l’aristocratie étaient de ferventes adeptes de l’hérésie ;
la châtelaine elle-même, Cavaers, était affiliée
à la secte. Plusieurs d’entre elles ne se contentaient
pas de la qualité de Croyantes ; elles demandaient
l’initiation complète du Consolamentum, pour devenir
des Parfaites. En 1204, dans une réunion
solennelle entre toutes, Guilabert de Castres conféra
le Consolamentum à trois femmes de l’illustre
famille des Durfort et à la suzeraine même du
pays, Esclarmonde de Foix[61].


[61] Balme, op. cit., t. I, p. 108.



Au cours de ses missions, saint Dominique ne
pouvait pas se désintéresser d’une pareille propagande.
D’autre part, les femmes assistaient aux
conférences publiques où le Bienheureux discutait
avec les hérétiques, et plusieurs furent ainsi ramenées
à l’orthodoxie par les arguments de saint
Dominique et de Didace. Or, un soir de l’année
1206, raconte Humbert de Romans, saint Dominique,
après une de ses prédications en plein air,
était rentré dans l’église de Fanjeaux et s’y était
mis en prière ; plusieurs élèves des Parfaites se
présentèrent à lui et, tombant à ses pieds, se déclarèrent
converties par les discours qu’il venait de
prononcer : « Serviteur de Dieu, lui dirent-elles,
si ce que vous avez prêché aujourd’hui est vrai,
voilà longtemps que l’esprit d’erreur nous tient
aveuglées ; car ceux que vous appelez hérétiques
ont été jusqu’à présent nos maîtres ; nous les appelons
Bonshommes, nous avons adhéré de tout cœur
à leurs doctrines et maintenant nous sommes dans
une cruelle incertitude. Serviteur de Dieu, nous
vous en conjurons, priez le Seigneur qu’il nous
révèle la foi dans laquelle nous vivrons, nous
mourrons et nous serons sauvées. » — « Soyez
courageuses, répondit le saint, le Seigneur Dieu,
qui ne veut la perte de personne, va vous montrer
le maître que vous avez servi jusqu’à maintenant. »
Et aussitôt, raconta l’une d’entre elles plus tard,
le démon leur apparut sous la forme d’un chat
hideux[62].


[62] Humbert de Romans, ch. XII. — Enquête de Toulouse.



Il ne suffisait pas de convertir les Croyantes et
les Parfaites ; il fallait encore préserver leur foi
naissante contre toutes sortes d’influences contraires.
Appartenant souvent à des familles hérétiques,
elles avaient à subir les objurgations ou les
supplications de leurs proches ; rebutées d’avance
par ces difficultés, certaines âmes timides pouvaient
reculer devant l’abjuration, qui devait leur susciter
d’aussi graves ennuis. Pour y remédier, il fallait
créer des lieux de refuge où, après leur conversion,
elles viendraient chercher un asile sûr contre
tout ce qui pourrait compromettre leur retour à
l’Église ; il fallait, en un mot, organiser une œuvre
des Nouvelles Converties. Saint Dominique en eut-il
seul l’idée, comme le dit Humbert, ou lui fut-elle
commune avec Didace, comme le dit Jourdain,
c’est ce qu’il est impossible de distinguer. Il faut
toutefois remarquer que, lorsque Jourdain écrivait,
saint Dominique n’était pas encore canonisé et
qu’il l’était du temps d’Humbert ; il est possible
qu’après l’acte solennel de canonisation, les historiens
dominicains aient eu la tentation toute naturelle
de tout rapporter au Bienheureux, et que
les religieuses de Prouille aient revendiqué le
Saint comme l’unique fondateur de leur communauté.


Des signes merveilleux indiquèrent à saint Dominique
l’emplacement que devrait occuper le
nouveau monastère. Le soir de la Sainte-Madeleine
(22 juillet 1206), il se reposait des fatigues du jour
et, assis devant la porte septentrionale de Fanjeaux,
il contemplait de cette hauteur la vaste plaine qui
s’étendait à ses pieds jusqu’aux pentes de la Montagne-Noire,
embrasées par le soleil couchant. Sa
vue se portait sur les campagnes du Lauraguais,
entre Castelnaudary et Carcassonne, et plus près de
lui, sur la place de Montréal solidement assise sur
sa colline, sur les villages de Villeneuve, Villasavary,
Villesiscle, Bram et Alzonne semés dans la
plaine, et sur les « forces »[63] qui marquaient, de
leurs tours, les limites du Razès. Et dans son esprit
se déroulait le souvenir de ses travaux apostoliques,
dont cette région était le théâtre ; il pensait de nouveau
à ce couvent qu’il rêvait de fonder pour les
nouvelles converties, et il suppliait Notre-Dame de
l’inspirer et de l’aider, si telle était la volonté divine.
Tout à coup, un globe lumineux descend du
ciel, se balance dans l’espace et, après y avoir décrit
des sinuosités de feu, se pose au-dessus de
la plaine, sur l’église abandonnée de Prouille. Les
deux jours suivants, la même merveille se reproduit ;
dès lors, plus de doutes, plus d’hésitations :
la fondation du monastère de Notre-Dame de
Prouille était décidée.


[63] C’étaient des forts, des agglomérations rurales fortifiées.
Du Cange traduit le mot forcia par munitio.



Aussitôt, par un acte non daté, mais qui doit se
placer entre les mois d’août et de décembre 1206,
l’évêque de Toulouse, Foulques, donna « à Dominique
d’Osma l’église de Sainte-Marie de Prouille et
le terrain adjacent, sur une longueur de 30 pieds »,
pour les femmes converties ou à convertir[64]. Dans
ses Monumenta conventus Tolosani, Percin dit qu’il
fallut aussi obtenir le consentement d’une noble
dame de Fanjeaux, Cavaers, qui avait des droits sur
le territoire de Prouille.


[64] Percin, Monumenta conventus Tolosani, p. 5. Nous ne
possédons pas l’authentique de cette donation, mais Percin
nous en a transmis une copie qu’il avait trouvée, dit-il, dans
an vieux manuscrit du monastère.



Après ces premières démarches, saint Dominique
travailla à la constitution du couvent. Humbles en
furent les débuts ; les bâtiments ne comprenaient
qu’une maison modeste, élevée à la hâte à côté
de l’église ; les religieuses n’étaient que neuf et elles
purent à peine trouver place dans l’étroit monastère.
C’étaient Adalaïs, Raymonde Passarine, Berengère,
Richarde de Barbaira, Jordane, Guillelmine
de Belpech, Curtolane, Clarette, Gentiane :
leur nombre se compléta bientôt par l’arrivée de
Manenta et de Guillelmine de Fanjeaux. Elles appartenaient
toutes à la noblesse des environs : Jourdain
les appelle « nobiles matronae Fanijovis ».
Le 21 novembre, elles étaient réunies à Prouille
et en établissant, le 27 décembre, la clôture monastique,
saint Dominique les séparait définitivement
du monde. Elles vécurent dès lors derrière
leurs grilles, sous la direction de leur saint fondateur,
consacrant leurs journées et la plus grande
partie de leurs nuits au travail des mains, à la
prière et à la contemplation religieuse. Elles n’eurent
pas de règle fixe tant que Dominique fut près
d’elles ; mais plus tard, lorsque le développement
de l’Ordre des Prêcheurs eut réclamé sa présence à
Rome, il donna aux sœurs cloîtrées de Prouille et de
Saint-Sixte des constitutions, qui devinrent la règle
des religieuses dominicaines du grand Ordre[65].


[65] Nous les étudions au chapitre VII.



Né dans le dénuement, le couvent ne tarda pas
à recevoir des dons ; dès 1207, l’archevêque de
Narbonne, Bérenger, lui assignait l’église paroissiale
de Saint-Martin de Limoux[66]. Nous ne suivrons
pas un à un les progrès matériels que fit le monastère
du vivant du Bienheureux. Qu’il nous
suffise de rappeler que Simon de Montfort fut son
principal bienfaiteur et qu’à sa suite, les chevaliers
de la croisade voulurent marquer, par des donations
à Prouille, leur admiration pour saint Dominique ;
et ainsi, le plus souvent avec les dépouilles des
faidis, se constituèrent les domaines de Bram et
Sauzens, de Fanjeaux, d’Acassens et de Fenouillet.
Esprit pratique autant qu’âme mystique, Dominique
administra avec habileté le petit patrimoine
de ses religieuses ; aidé de son ami Guillaume Claret,
le procureur du monastère, il sut, en plusieurs
circonstances, faire d’habiles achats pour réunir les
possessions dispersées et constituer des domaines
homogènes et faciles à gérer.


[66] Sur les raisons probables de cet acte et sur les autres
donations qui furent faites à saint Dominique, pour son
couvent de Prouille, cf. notre article sur Saint Dominique et
la fondation du monastère de Prouille. (Revue historique,
t. LXIV, p. 225.)



Il s’efforça surtout d’assurer à son humble fondation
les garanties si nécessaires en ces temps
troublés et dans un pays sans cesse agité par des
guerres. Il ne se contenta pas d’obtenir de Simon
de Montfort la confirmation particulière de chaque
donation ; il lui demanda encore des privilèges
généraux et, le 13 décembre 1217, quelques
semaines avant sa mort, le chef de la croisade mandait
à ses sénéchaux de Carcassonne et d’Agen, de
prendre sous leur sauvegarde spéciale les biens de
« son cher frère Dominique », comme si c’étaient
les siens propres[67]. Quelques années plus tard,
lorsque, après la mort de Simon de Montfort, la
noblesse méridionale sembla ressaisir le terrain
perdu, il était à craindre que le monastère dût
restituer les biens qu’on lui avait assignés sur les
dépouilles des vaincus. Saint Dominique et ses délégués
trouvèrent moyen de faire confirmer les
possessions du couvent par les seigneurs indigènes
eux-mêmes, en particulier par Raymond VII,
comte de Toulouse, et Raymond Roger, comte de
Foix[68].


[67] Balme, op. cit., t. II, p. 55.



[68] Ibid., t. II, p. 56.



Quelque puissante que fût la protection des
princes, il ne la jugea pas suffisante : ayant recours
à la seule autorité qui lui parût souveraine dans le
monde, celle du Saint-Siège, il sollicita la sauvegarde
apostolique. Il l’obtint une première fois
d’Innocent III, le 8 octobre 1215, une seconde fois
d’Honorius III, le 30 mars 1218[69]. Ces deux actes
pontificaux réglaient pour l’avenir les conditions
d’existence du monastère. Ils le plaçaient tout d’abord
sous la protection de saint Pierre. « Or, dit
M. Paul Fabre, le but de la protection apostolique
est d’assurer l’intégrité de l’objet sur lequel elle
s’exerce. Deux sortes de dangers sont à craindre
pour l’être organisé, les atteintes du monde extérieur
et la diminution de l’énergie vitale. Les monastères
protégés par l’Apôtre sont assurés contre
ce double péril : d’une part, il est interdit à toute
puissance humaine d’inquiéter les moines ou de
mettre la main sur leurs biens ; de l’autre, il est
établi que les moines auront le pouvoir de choisir
librement leur chef, c’est-à-dire la possibilité d’échapper
à ce qu’on pourrait appeler la sécularisation
par le dedans[70]. » Tels furent les avantages que
saint Dominique demanda à la protection apostolique
pour son monastère. Les religieuses étaient
placées sous la règle de saint Augustin, la prieure
devait être librement élue par ses sœurs ; le monastère
pouvait recevoir quiconque y voudrait faire
profession et conserver l’exercice du culte, même
en temps d’interdit ; il avait le droit de sépulture.
Il était mis à l’abri de toute tyrannie séculière ; car
il était défendu à toute puissance de lui réclamer
des dîmes et des redevances, et quiconque voulait
attenter à ses libertés, était menacé de l’excommunication
et de l’indignation divine. Il était même
préservé de l’arbitraire épiscopal ; car personne, sauf
le pape, ne pouvait lancer contre lui les sentences
ecclésiastiques et si le saint chrême, la consécration
des autels et des églises devaient être sollicitées de
l’ordinaire, le couvent pouvait recourir à tout autre
évêque, dans le cas où le sien voudrait abuser de
ses prérogatives pour l’asservir. Il faut remarquer
toutefois que, soustrait à l’arbitraire de l’autorité
épiscopale, le monastère n’était pas exempté de sa
juridiction normale. Honorius III stipule au contraire
que le pouvoir de l’évêque de Toulouse, ordinaire
du lieu, restera dans son intégrité[71]. Enfin,
par ces deux bulles, Innocent III et Honorius III garantissaient
au couvent la libre possession de ses
biens, présents et à venir, et menaçaient des peines
les plus graves ceux qui tenteraient de les usurper.
Lorsqu’il eut obtenu ces deux bulles, saint Dominique
put considérer comme atteint l’un des deux
objets qu’il poursuivait lorsqu’il refusa l’épiscopat.
Le monastère allait désormais se développer librement
dans ses pieuses pratiques, atteindre le nombre
de cent quarante religieuses, un siècle plus tard,
et étendre ses possessions dans les plaines du Lauraguais
et les collines du Razès.


[69] Balme, op. cit., t. II, p. 2 et 3.



[70] P. Fabre, Étude sur le Liber censuum de l’Église Romaine,
p. 73.



[71] « Salva Sedis apostolicæ auctoritate et diocesani episcopi
canonica justitia. »






CHAPITRE IV

FONDATION DE L’ORDRE DES PRÊCHEURS.

1206-1216.



A l’origine de leur carrière apostolique, Didace
et Dominique n’étaient que les auxiliaires de la
mission cistercienne et tiraient d’elles leurs pouvoirs.
Pierre de Castelnau, religieux de Fontfroide,
et Arnaud, abbé de Cîteaux, avaient seuls
le droit d’agir au nom du Saint-Siège. Cela est si
vrai que dans les lettres testimoniales que saint
Dominique délivrait aux nouveaux convertis, il
déclarait les avoir réconciliés « par l’autorité de
l’abbé de Cîteaux ». Dans les circonstances les plus
solennelles, les missionnaires espagnols s’effaçaient
au second rang, les cisterciens paraissaient au premier.
Ainsi, lorsqu’on voulut forcer le roi d’Aragon
à se déclarer contre l’hérésie, ce furent deux
moines de Fontfroide, Pierre de Castelnau et Frère
Raoul, qui allèrent le trouver ; et quand Raymond VI
fut excommunié pour sa connivence avec l’hérésie,
il le fut par Pierre de Castelnau.


Toutefois, si Didace et Dominique n’avaient aucune
autorité officielle, nous avons vu plus haut
combien grande était l’influence que leur donnaient
leur austérité et leur zèle. Ils virent bientôt se
grouper autour d’eux quelques hommes zélés, désireux
de prêcher sous leurs ordres. Jourdain de
Saxe nous dit que lorsque, en 1206, Didace retourna
en Espagne, il confia à la direction spirituelle
de Dominique et aux soins matériels de Guillaume
Claret ceux de ses compagnons qu’il laissait
en Languedoc. Cette association de missionnaires
était des plus humbles ; elle ne se composait que
de peu de personnes, « pauci » ; après le départ
de Didace, Dominique resta presque seul, « quasi
solus ». Ses ressources étaient si faibles que, lorsque
l’évêque d’Osma revint en Espagne, c’était pour y
recueillir des aumônes de plus en plus nécessaires[72].


[72] Jourdain de Saxe (Échard, op. cit., p. 6).



Devenu, par la mort de son évêque, le chef du
petit troupeau, Dominique chercha à l’accroître et
à l’organiser. Dans cette entreprise, le Bienheureux
fut puissamment aidé par Foulques, évêque
de Toulouse.


Né à Gênes, ancien religieux de l’abbaye cistercienne
de Toronet, Foulques avait remplacé
Pierre de Rabasteins, déposé du siège de Toulouse
à cause de sa complaisance pour l’hérésie. Dès les
premiers jours de son épiscopat, il montra le zèle
le plus ardent pour la foi catholique. Chassé par
les hérétiques de sa cathédrale et de Toulouse, on
le trouve dans l’armée des croisés, où il assiste Simon
de Montfort de ses conseils et de son expérience ;
dans les conciles, où il inspire des mesures,
aussi sévères qu’efficaces, pour la répression de l’hérésie ;
dans les différentes paroisses de son diocèse,
où il se prodigue pour la défense de la vérité,
la prêchant lui-même, discutant avec les ministres
vaudois dans des conférences publiques,
réformant son clergé et multipliant les œuvres de
propagande. Il rencontra saint Dominique dans
plusieurs réunions publiques ; les deux apôtres se
comprirent et dès lors une sainte amitié les unit.
Saint Dominique mit tout son zèle au service de
Foulques, son évêque ; et Foulques appuya de toute
son influence les généreuses entreprises de Dominique ;
l’Église et l’histoire ne saurait séparer leurs
mémoires.


En donnant au Bienheureux l’église de Notre-Dame
de Prouille, Foulques avait contribué à la
fondation du monastère des femmes ; en nommant
saint Dominique curé de Fanjeaux, il assura les
premières ressources à l’Ordre des hommes. Il nous
est difficile de préciser la date de cet acte ; il est
sûrement antérieur au 25 mai 1214 ; car, à cette
date, Foulques abandonnait aux religieuses de
Prouille certaines rentes, « du consentement de
Frère Dominique, chapelain de Fanjeaux[73] ». Assez
considérables, les revenus de cette paroisse servirent
à l’entretien du saint et de ses compagnons.


[73] Gallia christiana, t. XIII, Inst., p. 243 : « de assensu
et voluntate fratris Dominici, cappellani de Fanojovis. »





Saint Dominiks se tenoit

Le bénéfice d’une église

Qui au Faniat était assise

Por ses compaignons et por li[74].






[74] Li Romans saint Dominike. — Balme, op. cit., t. I,
p. 451.



Non moins dévoué que Foulques aux œuvres de
saint Dominique, Simon de Montfort fit de son
côté un don important à « la Sainte Prédication »,
vers le mois de septembre 1214. Depuis le 28 juin,
l’armée des croisés assiégeait l’une des citadelles
de l’hérésie, le château fort de Casseneuil en Agenais ;
elle le prit et presque aussitôt Monfort en fit
don à saint Dominique. Cette acquisition dut accroître
d’une manière sensible les revenus de la
mission, car, parlant des origines de son Ordre,
Jourdain de Saxe mentionne au premier rang de
ses ressources, les revenus de Casseneuil et de
Fanjeaux.


Fort des encouragements que lui prodiguaient
les évêques et les chevaliers, à l’exemple de Foulques
et de Simon, saint Dominique conçut peu à
peu le projet de donner plus de cohésion à son
œuvre. Il y fut aidé d’une manière toute particulière
par l’évêque de Toulouse. Par un acte de juillet
1215, Foulques institua canoniquement l’Ordre
naissant dans son diocèse, lui assignant pour mission
de combattre perpétuellement pour l’extension
de l’orthodoxie et de la morale, l’extirpation de
l’hérésie et des mauvaises mœurs. « Comme l’ouvrier
mérite un salaire, et que le prédicateur de
l’Évangile doit vivre de l’Évangile », il lui assignait
en même temps d’importants revenus, lui cédant
à jamais le sixième de toutes les dîmes paroissiales.
La concession était si importante que l’évêque eut
soin de mentionner l’approbation qu’avaient donnée
à cet acte son chapitre et son clergé ; peut-être
même ne se rendit-il pas un compte exact de l’étendue
de sa libéralité ; car plus tard, il en négocia
l’annulation avec saint Dominique.


Jusqu’alors, la Sainte Prédication n’avait pas de
demeure fixe. Comme le Sauveur, Dominique envoyait
ses disciples, deux à deux, de bourgade en
bourgade, et lui-même, hors de son presbytère,
ne s’arrêtait que dans les hôtelleries, quand ce
n’était pas au bord des fontaines ou dans les
fossés des chemins[75]. Or, en 1219, survint un
événement qui fixa les destinées, jusqu’alors errantes,
de la Prédication. A Toulouse, saint Dominique
s’était attaché un jeune homme, Pierre
Seila, qui appartenait à une famille de riches bourgeois,
et dont le père avait rempli les fonctions
de viguier. Bientôt, cet ami se plaça plus étroitement
sous sa direction et décida d’entrer dans l’Ordre
naissant ; il partagea avec ses frères le patrimoine,
jusqu’alors indivis, et il abandonna à saint
Dominique tout ce qui lui revenait ; c’était une propriété
et plusieurs immeubles[76]. Saint Dominique
garda pour sa résidence une maison, sise près du
Château-Narbonnais, et, dès le mois d’avril, il y établit
ses frères. Ainsi fut fondé le premier couvent fixe
des Frères Prêcheurs (25 avril 1219). « Tout aussitôt,
dit Jourdain de Saxe, ils se mirent à vivre en commun,
à descendre de plus en plus dans l’humilité et
à se conformer aux pratiques de la vie religieuse. »
C’est ce qui faisait dire plus tard à Pierre Seila, devenu
prieur du couvent de Limoges, « qu’il avait eu l’honneur
de recevoir l’Ordre chez lui avant qu’il eût été
reçu lui-même dans l’Ordre ». Les Prêcheurs ne firent
que passer dans la maison du Château-Narbonnais ;
car l’année suivante, ils furent établis par
Foulques dans l’église de Saint-Romain.


[75] Enquêtes de Toulouse et de Bologne, pass. (Acta SS.)



[76] Balme, op cit., t. I, p. 500. On savait, depuis longtemps,
que le couvent dominicain de Toulouse, le premier
des Prêcheurs, avait été fondé vers 1216. Mais le P. Balme a
pu préciser la date de cet acte, important pour l’histoire de
l’Ordre et de son fondateur, en trouvant aux Archives Nationales
l’instrument original de la donation de Pierre Seila
(cf. Arch. Nat. J, 321, no 60). Il l’a reproduite en fac-similé
dans son Cartulaire.



Mais cela ne suffisait pas au Bienheureux ; il
n’avait encore groupé autour de lui qu’une douzaine
de missionnaires, et déjà, il trouvait trop étroites les
limites d’un diocèse : il rêvait de fonder un Ordre
qui étendrait son action et ses ramifications sur
l’Église universelle. L’occasion semblait favorable :
par une bulle du 19 avril 1213, le pape Innocent III
avait convoqué au Latran, pour le 1er novembre
1215, un concile œcuménique qui délibérerait « sur
la réforme de l’Église universelle, la correction des
mœurs, l’extinction de l’hérésie, l’affermissement
de la foi[77] ». L’œuvre de saint Dominique ne répondait-elle
pas aux questions que le concile devait
résoudre ? N’avait-elle pas cherché à défendre les
bonnes mœurs et la foi contre l’hérésie ? et à
ce propos, ne méritait-elle pas l’approbation pontificale ?
Saint Dominique se prépara donc à faire
avec son évêque le voyage de Rome. Il confia la
direction de son nouveau couvent de Toulouse au
plus austère de ses frères, Bertrand de Garrigue,
« homme de grande sainteté, d’une rigueur inexorable
pour lui-même, mortifiant sa chair avec dureté
et portant gravée en toute sa personne l’image du
bienheureux Père, dont il avait partagé les travaux,
les veillées, les pénitences et les nombreux actes de
vertu[78]. » Il dut arriver à Rome avant l’ouverture du
concile ; car l’assemblée ne tint sa première session
publique que le 11 novembre et, dès le 8 octobre,
Innocent III prenait sous sa protection le monastère
de Prouille, par une bulle évidemment sollicitée
par le Saint.


[77] Potthast, Regesta pontificum Romanorum, no 4706. — Mansi
Concilia, XXII, 960.



[78] Thierry d’Apolda. (Acta SS., 4 août.)



Dès l’ouverture du concile, Innocent III sembla
partager les idées de saint Dominique ; non content
d’accorder la sauvegarde apostolique au couvent
de Prouille, il montra à l’assemblée du
Latran la nécessité de donner une attention toute
particulière à la prédication et à la controverse
contre l’hérésie : « Nous devons être la lumière du
monde ; si la lumière qui est en nous se change en
ténèbres, combien épaisse sera la nuit ! » et par
l’ignorance et la corruption du clergé, il montrait
aux évêques « la religion avilie, la justice foulée
aux pieds, l’hérésie triomphante, le schisme insolent ».
De son côté, adoptant entièrement les vues
du Pape, le concile rendit un décret fort important
sur la prédication et le besoin urgent de la
rendre plus active, plus savante et partant plus
efficace. « Parmi tout ce qui peut procurer le salut
du peuple chrétien, disent les Pères du concile, on
sait que le pain de la divine parole est surtout nécessaire.
Or, en raison de leurs multiples occupations,
d’indispositions physiques, d’agressions hostiles,
pour ne pas dire du manque de science,
défaut si fâcheux en un évêque et tout à fait intolérable,
il arrive fréquemment que les prélats ne
suffisent pas à annoncer la parole de Dieu, principalement
dans des diocèses étendus. C’est pourquoi,
par cette constitution générale, nous leur
ordonnons de choisir des hommes aptes à remplir
fructueusement l’office de la prédication, lesquels,
puissants en paroles et en œuvres, visiteront avec
sollicitude, à leur place, lorsque eux-mêmes en
seront empêchés, les peuples confiés à leurs soins,
et les édifieront par la parole et l’exemple. A ces
hommes, on fournira largement ce dont ils auront
besoin, de peur que, faute de l’indispensable,
ils ne soient contraints d’abandonner leur mission
à peine commencée[79]. » On pourrait croire ce décret
inspiré directement par l’évêque de Toulouse :
en instituant les compagnons de saint Dominique,
missionnaires dans son diocèse, n’avait-il pas fait
à l’avance ce que le concile ordonnait dans son
dixième canon ?


[79] Labbe, Concilia, t. XI,
pars I, p. 131.



La sainte Prédication, telle qu’elle fonctionnait
dans le Toulousain, répondait si bien aux vues du
Pape et du concile, qu’elle semblait devoir être approuvée
sans difficulté et même encouragée. Mais,
soit que Dieu ait voulu éprouver son serviteur,
soit qu’en ces circonstances, l’Église n’ait pas voulu
se départir de sa circonspection habituelle, il n’en
fut pas ainsi : « Le Pape, dit Bernard Gui, se
montra difficile, parce que l’office de la prédication
appartenait aux hauts dignitaires de l’Église de
Dieu[80]. » La conception de saint Dominique était
en effet trop hardie et trop nouvelle pour ne pas
effrayer tout d’abord. Une association de religieux,
dont plusieurs ne seraient pas prêtres, dégagés de
tout ministère paroissial, exemptés de l’autorité
de l’ordinaire, et se consacrant uniquement à la
prédication dans l’Église universelle, pouvait inspirer
les plus graves préventions. Le clergé séculier
était-il tombé si bas qu’on dût lui enlever ainsi
le devoir le plus important peut-être de sa charge,
l’évangélisation des âmes ? Et les évêques eux-mêmes
ne seraient-ils pas dépouillés de leur prérogative
essentielle de docteurs et de gardiens de
la foi, le jour où des missionnaires étrangers viendraient
prêcher chez eux l’Évangile et exercer à
leur place l’apostolat ? Pouvait-on enfin séparer le
ministère des âmes de la prédication et distinguer
le docteur du pasteur ?


[80] Bernard Gui, Libellus de magistris Ordinis Prædicatorum
(ap. Martène et Durand, Veterum scriptorum et monumentorum
amplissima collectio, t. VI, p. 400).



D’ailleurs, en ces temps d’hérésie, bien loin de
relâcher les liens de la hiérarchie, il fallait les resserrer.
Les Vaudois, les Patarins, les Cathares,
avaient développé l’esprit d’examen et, sous prétexte
d’inspiration personnelle, reconnu le droit de prêcher
aux simples laïques ; aussi, le concile du Latran
crut-il nécessaire de rendre un décret contre les
prédicateurs sans mandat : « parce que, dit-il, sous
les apparences de la piété, mais reniant la vertu, il
en est qui s’arrogent le droit de prêcher, bien que
l’Apôtre ait écrit : « Comment prêcheront-ils, s’ils
ne sont envoyés ? » Tout homme à qui cette fonction
aura été interdite, ou qui n’en aura pas reçu
mission de l’autorité épiscopale ou pontificale, s’il
l’exerce en particulier ou en public, sera frappé
d’excommunication et d’autres peines compétentes,
s’il ne s’amende pas au plus tôt[81]. »


[81] Labbe, Concilia, t. XI,
pars I, p. 133 et suiv.



Enfin saint Dominique, rencontra un autre obstacle.
Depuis Grégoire VII, le clergé régulier avait
pris dans l’Église une grande extension ; une multitude
de couvents s’étaient formés. C’est alors que
l’on vit successivement apparaître les Gilbertins en
Angleterre, les Chartreux en Dauphiné, les Cisterciens,
les Prémontrés, les Trinitaires en France[82].
Cette efflorescence monastique avait l’inconvénient
de briser la cohésion du clergé régulier. Bientôt,
dans la solitude de leurs cellules, plusieurs religieux
rêvèrent de quitter leur règle pour en créer une
nouvelle ; c’était l’anarchie et l’indiscipline dans
les monastères. Le mal était déjà grave sous Innocent
III, et cependant, ce Pape confirma la création
de deux nouveaux Ordres, les Trinitaires de saint
Jean de Matha, en 1198, et les Hospitaliers du
Saint-Esprit, en 1208.


[82] Saint Jean Gualbert fonde l’Ordre de Vallombreuse en
1063, saint Étienne l’Ordre de Grandmont en 1073, saint Bruno
l’ordre des Chartreux en 1084, Robert de Molesme l’Ordre
cistercien en 1099, Robert d’Arbrissel l’Ordre de Fontevrault
en 1106 ; Guillaume de Champeaux établit, vers la même époque,
la congrégation des chanoines réguliers de saint-Victor,
saint Norbert l’Ordre des Prémontés en 1120, saint Gilbert celui
de Sempringham, en Angleterre, en 1140, Viard, moine de
la chartreuse de Loavigny, celui du Val des Choux en 1180,
saint Jean de Matha et saint Félix de Valois, celui de la Trinité
pour la Rédemption des captifs, en 1198. Enfin, Innocent III
réorganisa, en 1208, l’Ordre des Hospitaliers du Saint-Esprit,
et confirma, en 1209, la règle donnée aux Carmes par le
patriarche de Jérusalem, Albert de Verceil.



Le concile universel du Latran voulut remédier
à cet abus et il rendit un décret énergique contre
la multiplicité excessive des familles religieuses :
« De peur qu’une diversité exagérée de règles
religieuses ne produise la plus fâcheuse confusion
dans l’Église, nous défendons que qui que ce soit
en introduise désormais de nouvelles. Celui qui
voudra embrasser la vie religieuse devra adopter
une des règles déjà approuvées. Pareillement, quiconque
voudra fonder à nouveau une maison conventuelle,
devra prendre la règle et les institutions
d’un des Ordres déjà reconnus[83]. »


[83] Sage décret, où l’inspiration du Saint-Esprit est évidente,
et qui pourrait s’appliquer à notre époque autant
qu’au treizième siècle !



Et lorsque le concile essayait ainsi d’arrêter la
création d’Ordres nouveaux, saint Dominique venait
en proposer un au Pape et aux évêques ! Malgré
ses instances réitérées et celles de Foulques,
sa demande ne fut pas accueillie. Plus tard, dans
l’Ordre, se répandirent de pieuses légendes d’après
lesquelles des avertissements célestes auraient ramené
Innocent III à des dispositions plus favorables.
« Une nuit, pendant son sommeil, dit Constantin
d’Orvieto, le Souverain Pontife aperçoit,
dans une vision toute divine, l’église du Latran
comme disjointe et ébranlée. Tremblant et attristé
a ce spectacle, Innocent voit accourir Dominique
qui s’efforce, en s’y adossant, de soutenir l’édifice
et de l’empêcher de crouler. Cette merveille
étonne tout d’abord le prudent et sage pontife,
mais il en saisit vite la signification et, sans plus
tarder, il loue le dessein de l’homme de Dieu et
accueille gracieusement sa demande. Il l’exhorte
à retourner vers ses frères et après en avoir délibéré
ensemble, à choisir une règle déjà approuvée.
Sur cette base, ils pourront établir l’Ordre qu’ils
veulent promouvoir, et saint Dominique reviendra
ensuite vers le Pape, dont il obtiendra certainement
la confirmation désirée[84]. » Un demi-siècle après,
l’historien dominicain Bernard Gui se faisait encore
l’écho de cette pieuse tradition[85].


[84] Acta SS., 4 août.



[85] Bernard Gui, op. cit., loco cit. La légende de saint François
rapporte le même fait à propos de l’établissement de
l’Ordre des Mineurs.



Quoi qu’il en soit de ce récit, le concile du Latran
se sépara dans les derniers jours de 1215 et Innocent
III mourut, le 17 juillet 1216, sans que l’Ordre
des Prêcheurs eût été confirmé. Saint Dominique
revint de Rome dans les premiers jours de 1216,
n’apportant que le privilège du 8 octobre en faveur
de Prouille. Or cet acte n’avait qu’un intérêt secondaire :
il ne s’adressait ni à l’Ordre tout entier, ni
aux Prédicateurs établis comme missionnaires diocésains
à Toulouse, mais « au prieur, aux Frères et
aux religieuses du monastère de Prouille » ; il ne
concernait que ce couvent et ses biens et ne pouvait
être interprété comme une reconnaissance,
encore moins comme une confirmation de l’Ordre
nouveau.


Ce fut dans ce second séjour à Rome, pendant le
concile du Latran, que saint Dominique se lia d’amitié
avec saint François. Tandis que le chanoine
d’Osma sollicitait l’approbation apostolique pour
ses Prêcheurs aussi savants qu’intrépides, pour « ces
chiens du Seigneur[86] » qu’il voulait lancer contre
les loups de l’hérésie, le séraphique d’Assise en faisait
autant pour ses mystiques compagnons, pour
ces contemplatifs qui embrassaient dans un même
amour la création tout entière et devaient faire,
par leurs naïves et touchantes effusions, tant de conversions
chez les simples. Une nuit, tandis qu’il
priait à son ordinaire dans la basilique de Saint-Pierre,
saint Dominique eut une vision que Gérard
de Frachet nous rapporte en ces termes : « Il lui
sembla apercevoir dans les airs le Seigneur Jésus
brandissant trois lances contre le monde. Tout
aussitôt la Vierge Marie se jette à ses genoux ; elle
le conjure de se montrer miséricordieux pour ceux
qu’il a rachetés, et de tempérer ainsi la justice par
la pitié. Son Fils lui répond : « Ne voyez-vous pas
quels outrages ils me prodiguent ? ma justice ne
peut laisser impunie d’aussi grands maux ! » Et sa
Mère de répliquer : « Vous ne l’ignorez pas, mon
Fils, vous qui connaissez tout ; voici un moyen de
les ramener à vous : j’ai un serviteur fidèle, envoyez-le
vers eux leur annoncer votre parole, ils se convertiront
et vous chercheront, vous, le Sauveur de
tous. Pour l’aider, je lui donnerai un autre de mes
serviteurs qui travaillera comme lui. » Le Fils dit
à sa Mère : « J’ai agréé votre face, montrez-moi
ceux que vous avez destinés à un tel office. » Et
elle présente aussitôt le bienheureux Dominique.
« Il fera bien, dit le Seigneur, et avec zèle ce que
vous m’avez exposé. » Marie lui offre ensuite le
bienheureux François et le Sauveur le recommande
de la même manière. A ce moment, Dominique
considère attentivement son compagnon que jusque-là
il ne connaissait pas ; et le lendemain, trouvant
dans une église celui qu’il a vu la nuit, il se précipite
vers lui et le serrant dans ses bras : « Tu seras
mon compagnon, tu seras avec moi, tenons-nous
ensemble et nul ennemi ne prévaudra contre nous. »
Puis il lui confie la vision qu’il a eue, et dès lors ils
ne furent qu’un cœur et qu’une âme dans le Christ ;
ce qu’ils prescrivirent à leurs enfants d’observer à
jamais. » Touchant récit, qui symbolise à merveille
les destinées parallèles de ces deux grands
Ordres et leur dévotion commune pour la Mère de
Dieu !


[86] C’est ainsi que l’on ne tarda pas à appeler les Prêcheurs,
en jouant sur les mots Dominicani (dominicains) et Domini
canes (chiens du Seigneur).



« Le baiser de saint Dominique et de saint François
s’est transmis de génération en génération sur
les lèvres de leur postérité, dit Lacordaire dans une
de ses belles pages. Une jeune amitié unit encore
aujourd’hui les Frères Prêcheurs aux Frères Mineurs…
ils sont allés à Dieu par les mêmes chemins,
comme deux parfums précieux montent à
l’aise au même point du ciel. Chaque année,
lorsque le temps ramène à Rome la fête de saint
Dominique, des voitures partent du couvent de
Sainte-Marie-sur-Minerve, où réside le général
des Dominicains, et vont chercher au couvent de
l’Ara-Cœli, le général des Franciscains. Il arrive,
accompagné d’un grand nombre de ses frères.
Les Dominicains et les Franciscains, réunis sur
deux lignes parallèles, se rendent au maître-autel
de la Minerve et, après s’être salués réciproquement,
les premiers vont au chœur, les seconds
restent à l’autel, pour y célébrer l’office de l’ami de
leur père. Assis ensuite à la même table, ils rompent
ensemble le pain qui ne leur a jamais manqué
depuis six siècles ; et le repas terminé, le chantre
des Frères Mineurs et celui des Frères Prêcheurs
chantent de concert, au milieu du réfectoire, cette
antienne : « Le séraphique François et l’apostolique
Dominique nous ont enseigné votre loi, ô Seigneur. »
L’échange de cette cérémonie se fait au couvent de
l’Ara-Cœli pour la fête de saint François ; et quelque
chose de pareil a lieu par toute la terre, là où un
couvent de Dominicains et un couvent de Franciscains
s’élèvent assez proches l’un de l’autre pour permettre
à leurs habitants de se donner un signe visible
du pieux et héréditaire amour qui les unit[87]. »


[87] Lacordaire, Vie de saint Dominique, p. 133.


On trouverait bien, dans l’histoire ecclésiastique, des cas
où l’émulation de ces deux grands Ordres jumeaux est allée
jusqu’à une vraie rivalité ; toutefois, l’ensemble de leur histoire
vérifie la belle description que fait Lacordaire de leur
union fraternelle.



De retour en Languedoc, saint Dominique, loin
de s’abandonner au découragement, se mit à l’œuvre
pour solliciter de nouveau l’approbation qui
venait de lui être refusée. Soit que le pape Innocent
III lui en ait lui-même donné le conseil, selon
le pieux récit de Constantin d’Orvieto, soit que lui-même
ait compris la nécessité de faire disparaître
le principal obstacle qu’il eût rencontré, il s’efforça
de mettre ses projets en harmonie avec les vœux
du concile. A peine arrivé à Toulouse, il convoqua à
Prouille tous ses compagnons. Seize Frères, d’après
Humbert, répondirent à cet appel, et, plus explicite
que lui, Bernard Gui nous donne leurs noms. C’étaient
les Toulousains Pierre Seila et Thomas,
Mathieu de France, le Provençal Bertrand de Garrigue,
Jean de Navarre, Laurent d’Angleterre,
Étienne de Metz, Oderic de Normandie, convers,
Guillaume Claret de Pamiers ; enfin six Espagnols,
Michel de Fabra, Mannès, frère utérin de saint
Dominique, Dominique le Petit, Pierre de Madrid,
Gomez et Michel de Uzéro. A cette liste, le
R. P. Balme ajoute avec raison les noms de Noël,
prieur de Prouille, et de Guillaume Raymond de
Toulouse. Ainsi, ces premières assises de l’Ordre
ne comptaient que dix-sept religieux ; c’était encore
un petit troupeau, mais, plein de confiance en sa
mission et en son chef, il allait prendre, dès lors, un
développement aussi grand que rapide.


Pour se mettre d’accord avec les décisions du
concile du Latran, et se placer sous le couvert d’un
Ordre ancien, l’assemblée adopta la règle de saint
Augustin[88]. Quelle fut la raison de ce choix ? Il faut
d’abord remarquer que Dominique lui-même appartenait
à l’Ordre augustin, en sa qualité de chanoine
régulier d’Osma ; il est naturel que les Prêcheurs
se soient placés sous la discipline religieuse
à laquelle appartenait déjà leur maître.
Mais ce qui la recommandait surtout, c’est qu’elle
était fort élastique, donnant une direction générale
beaucoup plus qu’une étroite réglementation.
« Il fallait choisir une règle, dit Humbert de
Romans, qui n’offrît rien de contraire à ce qu’on
voulait établir ; or c’est le propre de la règle de saint
Augustin de ne contenir que des préceptes spirituels. » — « Augustin,
dit Étienne de Salagnac, a mis
dans sa règle un tel tempérament qu’elle ne va jamais
à l’extrême. Ses prescriptions ne sont ni multipliées,
ni insuffisantes, ni obscures. Il n’y a jamais
lieu de recourir au Souverain Pontife pour qu’il les
modifie[89]. » Les prescriptions de cette règle étaient
si générales qu’elles pouvaient s’adapter aux instituts
monastiques les plus variés, aux chanoines réguliers,
aux Prémontrés, aux ermites. On pouvait y insérer
tous les règlements particuliers jugés nécessaires.
« Le nouvel Ordre exigeait des statuts spéciaux, touchant
l’étude, la prédication, la pauvreté » ; or, avec
la règle augustinienne, il était facile de les ajouter.
Ainsi, l’affiliation à l’Ordre de saint Augustin n’était
en réalité qu’un moyen détourné de fonder un
Ordre nouveau, tout en observant les prescriptions
du concile ; et, dans ces circonstances, nous
reconnaissons l’esprit éminemment pratique du
saint.


[88] Balme, op. cit., t. II, p. 23.



[89] Humbert de Romans et Étienne de Salagnac, cités par
Balme, loc. cit.



Après l’assemblée de Prouille, on pouvait recommencer
les instances en cour de Rome. Dominique
se rendit une troisième fois auprès du Pape, en
août 1216. Comme la bulle de confirmation se fit
attendre plusieurs mois, il est à croire que l’affaire
souffrit quelques lenteurs, soit que la Curie examinât,
avec sa prudence accoutumée, les constitutions,
soit même qu’elle fît des observations dont il
fallait tenir compte.


Enfin, par une bulle datée du Vatican, le 22 décembre
1216, et adressée à « Dominique, prieur de
Saint-Romain de Toulouse et à ses frères, présents
et à venir, ayant fait profession de vie régulière »,
Honorius III prenait à jamais sous la protection de
saint Pierre la maison de Saint-Romain, avec tous
ses biens, et confirmait le choix qu’avaient fait les
Prêcheurs de la règle de saint Augustin. Rendu
d’après les formules les plus solennelles, valable à
perpétuité, ce privilège fut signé par le Pape et par
tous les cardinaux résidant à Rome. « Toutefois,
remarque avec raison le R. P. Balme, dans cet important
document, il n’est question ni de l’objet
pour lequel saint Dominique fonde cet institut, ni
du nom qu’il désire et qui dira ce que dans sa pensée
doit être son œuvre, un Ordre de Frères Prêcheurs…
Honorius III n’approuve explicitement
que l’Ordre canonial qui s’est formé récemment,
selon la règle de saint Augustin, dans l’église
saint Romain de Toulouse[90]. » Et en effet, cet acte
ne diffère en rien de ceux que le Saint-Siège avait
coutume de donner aux monastères particuliers
qui sollicitaient successivement sa protection. Lacordaire,
dans sa Vie de saint Dominique, attribue le
caractère peu explicite de cet acte à l’opposition de
plusieurs membres de la Curie. « Il nous paraît
probable qu’il existait dans la cour pontificale une
opposition à l’établissement d’un Ordre apostolique,
et que ce fut la cause du silence absolu de la bulle
principale sur le but de la nouvelle religion qu’elle
autorisait[91]. »


[90] Balme, op. cit., t. II, p. 70 et suiv.



[91] Lacordaire, op. cit., p. 158.



Il semble qu’il faille chercher plutôt ailleurs la
raison de ce silence. C’était la première fois peut-être
qu’on sollicitait la reconnaissance d’un Ordre
et non plus d’un couvent particulier. Sans doute,
avant saint Dominique, existaient, depuis des siècles,
les deux grandes règles de saint Benoît et de saint Augustin ;
mais s’il y avait des monastères, suivant l’une
et l’autre de ces observances, il n’y avait pas, à vrai
dire, un Ordre bénédictin ou augustin, si l’on entend
par là des collectivités de monastères, groupés
non seulement dans l’obéissance à une même règle,
mais surtout sous l’autorité d’un chef suprême
unique. Même les observances, déjà assez centralisées,
de Cluny et de Cîteaux apparaissent comme
des fédérations de maisons autonomes beaucoup
plus que comme des Ordres. Le Saint-Siège avait
été prié de confirmer chaque couvent particulier ;
on n’avait pas même pensé à lui demander un privilège
général pour une collection de monastères
formant un ensemble indivisible.


Saint Dominique, au contraire, avait demandé la
confirmation du Saint-Siège non seulement pour sa
maison de Saint-Romain, mais encore pour tout
l’Ordre dont elle était le chef-lieu. C’était là une
grande nouveauté et il est possible que la chancellerie
pontificale ait été embarrassée, ne trouvant
pas dans ses formulaires la rédaction qui convenait
à un acte aussi inaccoutumé. Elle se servit donc
de la formule ancienne, qui ne visait qu’un couvent
spécial, et elle l’adressa au couvent de Saint-Romain ;
mais, le lendemain même, pour dissiper toute
équivoque, le Pape, par un acte personnel, rédigé
sans le secours du formulaire, assurait au Bienheureux
sa protection pour tous ses compagnons,
« champions de la foi et vraies lumières de l’Église »,
pour leurs biens, enfin pour tout l’Ordre.
Loin de contredire la première, cette seconde bulle
la précisait, en montrant que le Saint-Siège entendait
prendre sous sa protection un Ordre et non
plus un couvent isolé[92].


[92] Nous présentons cette explication comme une simple
hypothèse.



Deux actes pontificaux apportèrent bientôt de
nouveaux encouragements à saint Dominique et à
ses frères. Le 21 janvier 1217, Honorius III félicitait
« ces invincibles athlètes du Christ, armés du
bouclier de la foi et du casque du salut », du courage
avec lequel « ils brandissaient contre l’ennemi ce
glaive plus pénétrant qu’une épée à deux tranchants,
le Verbe de Dieu » ; il leur faisait un devoir
de persévérer dans des œuvres aussi salutaires et de
continuer toujours « à prêcher la divine parole à
temps et à contre-temps, malgré tous les obstacles
et toutes les tribulations ». Le 7 février, il rappelait
une clause, déjà contenue dans la grande bulle de
décembre 1216, et il défendait de sortir de l’Ordre
sans la permission du prieur, à moins que l’on ne
voulût embrasser une observance plus austère[93].


[93] Balme, op. cit., t. II, p. 89.



Dominique passa à Rome tout le carême de
1217 ; il prêcha dans plusieurs églises et, si l’on en
croit une tradition assez ancienne, devant le Pape
lui-même et la cour pontificale. Un chroniqueur du
quatorzième siècle, Galvano Fiamma, le rapporte le
premier en ces termes : « Saint Dominique vint à
Rome, et cette année-là, il interpréta dans le palais
apostolique les épîtres de saint Paul ; d’où lui fut
donné le titre de Maître du Sacré Palais, qui passa
ensuite à ses successeurs dans cette charge ; car Dominique
était savant en philosophie et en théologie. »
Depuis, cette tradition s’est perpétuée dans
l’Ordre ; toutefois, sans vouloir l’infirmer, nous devons
faire remarquer qu’en n’en trouve nulle trace
dans les monuments les plus anciens des Frères Prêcheurs,
les écrits de Jourdain de Saxe et d’Humbert[94].


[94] Encore de nos jours, le Maître du Sacré Palais est toujours
un religieux de l’Ordre des Prêcheurs. « Il remplit le
rôle de théologien du Pape. Les sermons, les discours annuels,
les oraisons funèbres des princes catholiques, qui sont
prononcés dans la chapelle pontificale, sont soumis au préalable
à son examen. Il a une juridiction spéciale sur l’impression,
l’introduction et la mise en vente à Rome des
livres et des imprimés ; tout livre imprimé à Rome, doit
avoir son imprimatur. Il est de droit consulteur des congrégations
de l’Inquisition, de l’Index, des Rites, etc. » (Moroni,
Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica, t. XLI, p. 200.)



Une tradition plus ancienne, puisqu’elle est rapportée,
dès 1240, par Humbert et qu’on la retrouve,
vers le milieu du treizième siècle, dans les écrits
de Thierry d’Apolda, Constantin d’Orvieto et
Étienne de Salagnac, place en cette année 1217 la
vision symbolique qu’eut le bienheureux dans la
basilique Vaticane. « Une nuit que saint Dominique
priait en la présence du Seigneur, dans l’église
de Saint-Pierre, pour la conservation et l’extension
de l’Ordre, la main du Très-Haut se posa
sur lui. Tout à coup, dans une vision, lui apparurent
les glorieux princes des apôtres, Pierre et Paul ;
ils se dirigèrent vers lui : Pierre lui remit un bâton
et Paul un livre et ils lui dirent : « Va, prêche, puisque
Dieu t’a choisi pour ce ministère ! » et en
même temps, il voyait ses disciples se répandre,
deux à deux, par le monde, pour l’évangéliser[95]. »


[95] Acta SS., 4 août. — Actes de Bologne.



Pendant ce séjour à Rome, saint Dominique
vécut dans une grande intimité avec le cardinal évêque
d’Ostie, Hugolin, qui, devenu l’un des grands
Papes de l’Église, sous le nom de Grégoire IX,
devait le canoniser. « Il y a seize ans, déposait Frère
Guillaume de Montferrat dans l’enquête de canonisation
de 1233[96], le Pape actuel, qui était
alors évêque d’Ostie, m’offrit chez lui l’hospitalité.
En ces jours-là, Frère Dominique, qui était à la
Curie, visitait souvent le seigneur évêque. Cela me
donna l’occasion de le connaître, sa fréquentation
me plut et je me mis à l’aimer. Bien souvent, nous
traitions ensemble des choses de notre salut et de
celui du prochain. »


[96] Ibidem.



Chez le cardinal, Dominique rencontra saint
François, et ainsi s’accentua l’amitié qui unissait
déjà les deux Saints. L’un des disciples de saint
François, Thomas de Celano, nous a rapporté l’un
des pieux entretiens qui eurent lieu entre eux et le
cardinal Hugolin : « Un jour, raconte-t-il, les deux
grands flambeaux de l’univers, Dominique et François,
étaient avec le seigneur d’Ostie et conversaient
ensemble des choses divines. Tout à coup, l’évêque
émet cette réflexion : « Dans la primitive Église,
les pasteurs étaient pauvres et serviteurs dévoués
des âmes, non par cupidité, mais par charité. Pourquoi
ne faisons-nous pas de vos Frères des prélats
et des pontifes ? ils seraient supérieurs aux autres
par la doctrine et par l’exemple. » Là-dessus, une
vraie lutte s’engage entre les deux saints. Ils se pressent
et s’exhortent mutuellement à répondre ; car
chacun d’eux est pour l’autre le premier. Enfin,
l’humilité triomphe chez François, en l’empêchant
de commencer, elle triomphe également chez Dominique,
qui obéit par modestie et dit à l’évêque :
« Seigneur, s’ils comprennent, mes Frères doivent
s’estimer en bonne place. Jamais, autant que
je le pourrai, je ne souffrirai qu’ils acceptent
la moindre dignité ecclésiastique. » A son tour, le
bienheureux François s’inclinant devant l’évêque,
lui dit : « Seigneur, mes Frères sont appelés Mineurs
pour qu’ils n’aient pas la prétention de devenir
plus grands (Majeurs) ; car leur vocation leur enseigne
à se tenir in plano et à suivre les traces
de l’humilité du Christ, de telle sorte qu’ensuite,
dans l’assemblée des Saints, ils soient exaltés
plus que personne. Si vous voulez qu’ils produisent
des fruits abondants dans l’Église de Dieu,
gardez-les dans leur vocation, et s’il le faut,
ramenez-les à l’humilité, même malgré eux. Père,
je vous en prie : de peur qu’ils ne deviennent d’autant
plus orgueilleux qu’ils sont pauvres, ne permettez
pas qu’ils s’élèvent à aucune prélature. »
Ces réponses données, le seigneur d’Ostie, tout
édifié de les avoir entendues, rendit à Dieu de
grandes actions de grâce. » Nous avons donné en
entier le récit de cet entretien, parce qu’il nous
découvre la vertu, la simplicité et le zèle de ces
trois grands chrétiens qui, liés d’une sainte amitié,
ont si bien travaillé, chacun à sa manière, à l’exaltation
de Dieu et de l’Église, dans la première moitié
du treizième siècle, saint Dominique, saint François
et Grégoire IX !


Dominique quitta Rome après les fêtes de Pâques
1217 ; un mois après, nous le trouvons en effet, en
Languedoc, apposant sa signature à un acte d’arbitrage
en faveur de Prouille. Après avoir passé
les Alpes, au col du mont Genèvre, et le Rhône au
Pont-Saint-Esprit, avoir vu, à Agde, l’évêque Thedisius,
à Narbonne, l’archevêque Arnaud Amalric, auquel
il apportait une lettre pontificale, et à Carcassonne,
Simon de Montfort, saint Dominique convoqua
de nouveau ses religieux à Prouille. Ce fut
le 15 août 1217 que se tint cette nouvelle assemblée ;
elle fut encore plus importante que celle de l’année
précédente. Il ne s’agissait plus de savoir sous
quelle règle on vivrait ; on allait choisir l’orientation
qui serait donnée à l’Ordre définitivement
fondé.


En dépit du zèle qu’il avait montré, pendant ses
dix ans de mission, saint Dominique n’avait pas
obtenu dans le comté de Toulouse les résultats qu’il
avait espérés. Malgré les prédications, la croisade,
les mesures de rigueur, l’hérésie était toujours redoutable ;
bien plus, écrasée un moment, en 1213, à
la bataille de Muret, elle reprenait l’offensive depuis
1215. Le concile du Latran avait excepté de
la confiscation les biens personnels de la comtesse,
femme de Raymond VI et sœur du roi d’Aragon,
parce que « l’opinion publique rendait bon témoignage
de sa vertu et de la pureté de sa foi[97] ». Tout
en confirmant aux croisés la possession des terres
qui étaient en leur pouvoir, le concile leur interdisait
d’en conquérir de nouvelles et plaçait sous
séquestre une partie du comté de Toulouse, pour
le remettre plus tard au fils de Raymond VI, s’il
renonçait aux errements de son père.


[97] Labbe, Concilia, t. XI, pars I, p. 233, citant Pierre de
Vaux de Cernay, op. cit., 83.



Inspirées par une sage modération, ces décisions
avaient été interprétées par les Albigeois, soit
comme un désaveu infligé par l’Église universelle à
la croisade et à Simon de Montfort, soit comme
un acte de faiblesse ; et aussitôt une grande partie
du midi de la France s’était soulevée. Avignon,
Saint-Gilles, Beaucaire, Tarascon avaient chassé les
envahisseurs, Marseille s’était révoltée contre son
évêque, et au milieu d’une procession solennelle
ses habitants avaient foulé aux pieds le crucifix et
même le Saint Sacrement. De la Provence, l’insurrection
gagnait les Cévennes, et laissant la ville de
Toulouse toute frémissante, Simon avait dû aller
guerroyer aux environs de Viviers[98]. Le Saint-Siège
s’était ému à ces nouvelles et, dès le mois de
janvier 1217, Honorius III avait pris une série de
mesures pour ranimer la foi en Languedoc ; ce fut
alors qu’il envoya aux Prêcheurs ses exhortations
et ses félicitations, par sa bulle du 21 janvier 1217.
D’autre part, il faisait appel à de nouveaux missionnaires
et, le 19 janvier, il engageait l’Université
de Paris à envoyer plusieurs de ses docteurs dans
le comté de Toulouse, pour y soutenir des controverses
contre les hérétiques. Enfin, par une bulle
datée du même jour, il envoyait le cardinal des
Saints Jean et Paul en légation dans les provinces
d’Embrun, Aix, Arles, Vienne, Narbonne, Auch,
et dans les diocèses de Mende, Clermont, Limoges,
Rodez, Alby, Cahors, Périgueux et Agen, en le
chargeant de pacifier ces pays, de nouveau ravagés
par les hérétiques[99].


[98] Pour tous ces faits, cf. Histoire du Languedoc, t. VI,
pass.



[99] Potthast, op. cit., nos 5424 et 5437.



Le légat eut sa première entrevue avec Simon
de Montfort sur les bords du Rhône, près de Viviers ;
les hérétiques serraient de si près les croisés
que, reconnaissant le cardinal, dans l’armée de
Simon, ils lancèrent sur lui plusieurs traits d’arbalète
et tuèrent l’un de ses hommes. Pendant que
Montfort était ainsi retenu sur les bords du Rhône,
les Toulousains se révoltaient et, le 1er septembre
1217, Raymond VI rentrait dans la capitale de ses
États ; l’évêque Foulques était obligé d’en sortir
et, le 1er octobre, Simon de Montfort en commençait
le siège. Ce fut pendant cette recrudescence
des forces hérétiques, au moment où tout semblait
compromis du côté des croisés, que Dominique
présida la seconde assemblée de Prouille ; elle
s’ouvrit le 15 août, quinze jours à peine avant la
restauration de Raymond VI.


On s’explique que dans de pareilles circonstances,
saint Dominique se soit laissé aller à un mouvement
de découragement, qui devait, d’ailleurs,
tourner à la plus grande gloire de son Ordre. Il lui
sembla que l’œuvre de la Prédication avait échoué
en Languedoc, puisque, au bout de dix ans, elle
assistait à un nouveau triomphe de l’albigéisme, et
que depuis son arrivée, il n’avait pu réunir autour
de lui que dix-sept hommes de bonne volonté.
Comme saint Bernard il désespéra de ce pays et le
maudit. Il adressa un discours attristé à l’assistance
qui remplissait l’église de Prouille, et le termina
par ces paroles sévères : « Depuis bien des années,
je vous exhorte inutilement, avec douceur, en vous
prêchant, en priant et pleurant. Mais, selon le
proverbe de mon pays, « là où la bénédiction ne
peut rien, le bâton peut quelque chose ». Voilà
que nous exciterons contre vous les princes et les
prélats, qui, hélas ! armeront contre cette terre les
nations et les royaumes, et beaucoup périront par
le glaive, les terres seront ravagées, les murs renversés,
et vous, ô douleur ! vous serez réduits en
servitude ; et ainsi pourra le bâton là où n’ont rien
pu la bénédiction et la douceur[100]. » Après avoir
fait ces adieux au Languedoc, il reçut de nouveau
l’obédience des frères et leur exposa les grands projets
qu’il avait conçus pour l’extension de l’Ordre.
Puisque le comté de Toulouse les repousse, ils auront
le monde entier comme champ d’action. Se
servant des paroles mêmes du Sauveur : « Allez,
leur dit-il, dans le monde entier, prêchez l’Évangile
à toute créature ! Vous n’êtes encore qu’une petite
troupe, mais j’ai déjà formé dans mon cœur
le projet de vous disperser ; vous n’habiterez plus
longtemps ensemble dans cette maison. » « Il
savait, ajoute Humbert de Romans, que toute
semence dispersée, fructifie, entassée, se corrompt. »


[100] Lacordaire, op. cit., p. 171.



Toutefois, avant de disperser ses Frères, Dominique
voulut resserrer les liens qui les unissaient ; il
les pria de se choisir un chef et ils nommèrent pour
abbé l’un d’eux, Mathieu de France. On peut se demander
pourquoi il fit procéder à cette élection, alors
que lui-même restait le maître incontesté de l’Ordre
qu’il venait de fonder. Était-ce pour se donner
comme un coadjuteur et faciliter, après sa mort, la
transmission de l’autorité, si nécessaire aux débuts
de toute institution ? Constantin d’Orvieto attribue
cette décision à une autre raison : « Son intention,
dit-il, était d’assurer en temps opportun la réalisation
d’un projet qu’il ne cessait de nourrir en son
cœur, l’évangélisation des peuples infidèles[101]. »
Comme saint François allant prêcher le soudan
d’Égypte, saint Dominique voulait depuis longtemps
aller chez les barbares, il le déclarait à Guillaume
de Montferrat, chez le cardinal Hugolin[102], et d’ailleurs,
en quittant Osma, n’avait-il pas désiré accompagner
son évêque Didace chez les Cumans ? En
attendant, il n’abdiquait pas la suprématie, puisqu’il
se réservait le droit de correction, même sur la personne
de l’abbé général que les Prêcheurs venaient
d’élire ; en réalité, il restait le vrai, le seul chef de
l’Ordre.


[101] Acta SS., 4 août.



[102] Ibidem. — Actes de Bologne.



Il procéda ensuite à la dispersion de ses religieux.
Ce n’est pas sans une réelle émotion qu’on
lit, dans les chroniques dominicaines, le récit de
cette scène. Dominique n’a autour de lui que dix-sept
compagnons, recrutés péniblement après dix
ans de travaux apostoliques ; tout autre aurait pu
désespérer en mesurant à la grandeur de l’effort
la médiocrité des résultats, à l’immensité du but
nouveau à poursuivre, la faiblesse des moyens ;
mais lui n’hésite pas et solennellement, il partage
le monde entre ses compagnons ! Quatre d’entre
eux, Pierre de Madrid, Michel de Uzéro, Dominique
de Ségovie, Suéro de Gomez retourneront en
Espagne ; un groupe plus important, composé de
Mannès, le propre frère du Bienheureux, Michel
de Fabra, Bertrand de Garrigue, Laurent d’Angleterre,
Jean de Navarre, le convers Odéric, ira à
Paris, sous la conduite de l’abbé Mathieu de France ;
Pierre Seila et Thomas resteront à Saint-Romain
de Toulouse ; Noël et Guillaume Claret garderont
la direction des sœurs de Prouille ; enfin, lui-même
choisit pour résidence et pour capitale de l’Ordre le
centre même de l’unité catholique, Rome, et il y
emmène avec lui Étienne de Metz.


Le plan une fois élaboré, il fallait le mettre à
exécution ; le Saint y fut aidé tout d’abord par l’arrivée
de plusieurs recrues. Peu de temps après
l’assemblée de Prouille, dans l’automne de 1217,
il reçut quatre nouvelles professions, celles d’Arnaud
de Toulouse, de Romée de Llivia qui devait
atteindre à la sainteté, de Pons de Samatan, enfin
de Raymond du Fauga, de l’illustre maison des
comtes de Miramont, qui, treize ans plus tard, devait
succéder à Foulques sur le siège épiscopal de
Toulouse. Ce fut peut-être pour former ces novices
que saint Dominique resta encore quelques
mois en Languedoc.


Il en profita pour prendre ses dernières mesures.
Le 13 décembre, tandis que Simon de Montfort assiégeait
Toulouse, il obtint de lui une nouvelle
sauvegarde pour tous les biens dominicains des
sénéchaussées de Carcassonne et d’Agen. Il régla
à l’amiable avec Foulques le différend qui s’était
élevé entre eux, au sujet des dîmes paroissiales que
l’évêque voulait retirer aux Prêcheurs (13 septembre
1217). Enfin, il sollicita du Saint-Siège de
nouvelles marques de sa protection. En se répandant
en Espagne, en France et en Italie, les religieux
allaient se trouver bien isolés ; pour la création
de leurs couvents, ils auraient à compter avec
les ordinaires et dignitaires ecclésiastiques, à craindre
parfois leur malveillance. Saint Dominique obtint
pour eux des lettres pontificales de recommandation.
Le 11 février 1218[103], Hononius III
adressa à tous les archevêques, évêques, abbés et
prieurs, une bulle pour demander leur bienveillance
« en faveur de l’Ordre des Frères Prêcheurs », et les
prier « de les aider dans leurs besoins », de seconder
de toute manière « le ministère si utile »
qu’ils allaient remplir. Enfin, le Pape assura à saint
Dominique et aux siens une demeure stable à Rome,
en leur assignant, sur la voie Appienne, l’antique
église de Saint-Sixte avec le couvent qui y était
annexé.


[103] Balme, op. cit., t. II, p. 156.



Dès lors, l’Ordre était organisé avec son centre
à Rome et ses divisions provinciales ; il ne lui restait
plus qu’à multiplier ses monastères et à s’étendre.
Il cessait vraiment d’être une congrégation
particulière du diocèse de Toulouse, pour devenir
un Ordre universel. Aussi, dès le mois de décembre
1217, Dominique quitta ces plaines du Lauraguais,
théâtre de son apostolat, la colline de Fanjeaux où
il avait si longtemps exercé le ministère, le couvent
de Prouille, où il avait réuni sa première communauté,
le cloître de Saint-Romain, berceau de son
Ordre, et il alla à Rome prendre la direction générale
des Prêcheurs répandus dans le monde.





CHAPITRE V

SAINT DOMINIQUE, MAÎTRE GÉNÉRAL DE L’ORDRE.



La légende s’est donné libre carrière au sujet de
ce nouveau voyage de saint Dominique à Rome.
Plusieurs couvents dominicains ont revendiqué
l’honneur d’avoir été fondés par le Saint lui-même,
et lui ont fait accomplir, pour en arriver là,
des voyages aussi fantastiques qu’imaginaires.
D’après Malvenda, il aurait établi un couvent à
Venise, et y aurait dédié une chapelle à Notre-Dame
du Rosaire ; il serait allé ensuite à Padoue
et même à Spalato, en Dalmatie. D’après Jean de
Réchac, c’est par la Suisse et le Tyrol qu’il se serait
rendu du Toulousain à Rome. Les Bollandistes
n’ont pas eu de peine à démontrer le caractère
légendaire de ces récits[104]. En réalité, après avoir
passé les Alpes, saint Dominique s’arrêta à Milan,
où il fut reçu par les chanoines réguliers de Saint-Nazaire ;
de là, il se rendit à Bologne, dont l’Université
l’attirait ; enfin, dans les derniers jours de
janvier 1218, il arriva à Rome, accompagné de
cinq religieux, Étienne de Metz, son ancien compagnon,
et quatre nouvelles recrues, les Frères
Othon, Henri, Albert et Grégoire.


[104] Acta SS., 4 août.



Venant établir l’Ordre des Prêcheurs dans la
Ville Éternelle, il se livra plus que jamais à la prédication.
« Il exerça avec ferveur, dévotion et humilité,
cet office pour lequel il avait été choisi de
Dieu et institué par le Saint-Siège ; et cela, sur le
principal théâtre de l’autorité apostolique. La grâce
divine était sur ses lèvres et le Seigneur parlait par
sa bouche. On était avide de l’entendre[105]. »
Thierry d’Apolda mentionne les sermons qu’il
donna dans l’église Saint-Marc, au pied du Capitole[106].


[105] Acta SS., t. I Aug. p. 574.



[106] Ibidem.



Il accomplissait en même temps les plus pénibles
œuvres de miséricorde ; les prisonniers surtout
l’attiraient, comme ils devaient, dans la suite, attirer
saint Vincent de Paul : « Presque chaque jour,
il faisait le tour de la ville, pour visiter les emmurés[107],
et il leur prodiguait les paroles de salut. »
Bientôt le peuple fut touché par son zèle apostolique
et sa charité ; on le vénérait comme un saint ;
on faisait des reliques de ce qui lui avait appartenu ;
« on coupait subrepticement des morceaux de son
manteau, si bien qu’il tombait à peine jusqu’à ses genoux[108]. »
Les cardinaux le comblaient des témoignages
de leur respect, et le Pape lui-même voulut,
un jour, porter à la connaissance de tous par une
lettre solennelle, un miracle que la voix publique
attribuait au Saint[109].


[107] D’après certains manuscrits, il s’agirait plutôt d’emmurées
ou recluses, C’est la leçon qu’a adoptée Lacordaire, dans
sa Vie de saint Dominique, p. 191.



[108] Lacordaire, op. cit., p. 186.



[109] Il dut y renoncer sur l’humble opposition que lui fit
saint Dominique.



Honorius III ne tarda pas à donner à saint Dominique
et à son Ordre de nouvelles marques de sa
confiance et de sa faveur. Les guerres féodales qui
avaient dévasté Rome sous Grégoire VII, Gélase II,
Lucius Il et Alexandre III, au temps de Robert
Guiscard, de Frangipane et d’Arnaud de Brescia,
avaient particulièrement ruiné les quartiers compris
entre le Palatin et la porte Saint-Sébastien :
déjà, s’étendaient là ces solitudes qui donnent un
caractère si spécial à cette région de Rome. L’antique
titre cardinalice de Saint-Sixte se dressait,
triste et abandonné, à côté des tombeaux que marquait
le tracé de la Voie Appienne. Innocent III
avait déjà pensé à rendre à ce sanctuaire son ancienne
gloire ; il l’avait cédé à la congrégation nouvellement
fondée en Angleterre par saint Gilbert,
en lui imposant l’obligation d’y entretenir quatre
religieux pour le service de l’église et pour le soin
spirituel du couvent de femmes qu’il voulait y
fonder. Or, dix ans plus tard, en 1218, les Gilbertins
n’avaient pas encore pris possession de Saint-Sixte.
Honorius III révoqua l’acte de son prédécesseur,
et appela à Saint-Sixte saint Dominique
et ses compagnons[110]. Leur installation souffrit cependant
quelques retards ; il fallut restaurer l’église
et la maison conventuelle qui y était adjointe.
Il fallut aussi se défendre contre les démarches
que firent, auprès du Saint-Siège, les moines de
saint Gilbert, pour qu’on leur maintînt le don qui
leur avait été fait. Malgré tous ces obstacles, le
3 décembre 1218, une bulle pontificale enlevait
définitivement l’église de Saint-Sixte aux religieux
anglais pour la donner aux Prêcheurs[111]. Aussitôt,
saint Dominique et ses frères quittaient leur gîte
primitif, et fondaient sur la Voie Appienne, dans
la solitude et le recueillement des ruines, non loin
des Catacombes, leur premier monastère romain.


[110] Balme, op. cit., t. II, p. 159.



[111] Ibidem.



Ses débuts furent aussi modestes que ceux de
Prouille et de Saint-Romain : « Lorsque les frères
étaient à Saint-Sixte, raconte Constantin d’Orvieto[112],
ils avaient souvent à souffrir de la faim,
parce que l’Ordre était encore ignoré dans la ville.
Un jour même, le procureur, Jacques de Melle,
n’eut pas de pain à servir à la communauté.
Le matin, on avait envoyé plusieurs frères à la
quête ; mais, après avoir en vain frappé à beaucoup
de portes, ils étaient revenus au couvent,
les mains presque vides. L’heure du repas approchant,
le procureur se présente au serviteur de
Dieu, et lui expose le cas. Dominique, tressaillant
de joie, bénit alors le Seigneur avec transport, et
comme si une confiance, venue d’en haut, pénétrait
son âme, il ordonne de partager entre les religieux
le peu de pain que l’on apporte. Or, il y avait dans
le couvent une quarantaine de personnes. Le signal
donné, les frères viennent au réfectoire, et
d’un accent joyeux, récitent les prières de la bénédiction
de la table. Pendant que chacun, assis à
son rang, rompt avec allégresse la bouchée de
pain qui se trouve devant lui, deux jeunes gens,
semblables d’aspect, entrent au réfectoire ; ils portent
suspendus à leur cou des linges blancs remplis
de pain, qu’envoie le Céleste Panetier, seul capable
d’en confectionner de pareils. Les deux messagers
déposent en silence ces pains à l’extrémité supérieure
de la table, vis-à-vis de la place qu’occupe
le Bienheureux Dominique, et disparaissent sans
que jamais on ait pu savoir d’où ils sont venus et
où ils sont allés. Dès qu’ils sont partis, Dominique
étendant la main : « Mangez maintenant, mes
frères, leur dit-il. »


[112] Nous empruntons cette traduction à Balme, op. cit.,
t. II, p. 163.



Une fois les Prêcheurs en possession de Saint-Sixte,
Honorius III reprit le projet de son prédécesseur,
et songea à y fonder un couvent de femmes.
Les monastères romains de religieuses étaient tombés
en décadence, la clôture n’y était plus observée ;
la vie contemplative semblait décliner ; les femmes
qui voulaient la pratiquer dans sa rigueur, se faisaient
emmurer dans de petites cellules construites
pour elles, et y vivaient recluses. Il devenait urgent
de rendre à la vie conventuelle sa sainteté primitive.
Comme les moines de saint Gilbert avaient
soin des religieuses cloîtrées, affiliées à leur ordre,
Innocent III leur avait demandé de collaborer à
son œuvre de réforme, en même temps qu’il leur
avait donné Saint-Sixte. A leur défaut, Honorius III
s’adressa à saint Dominique : le Bienheureux n’avait-il
pas fondé à Prouille un couvent de femmes,
déjà célèbre par la rigueur de ses observances ? Il fut
donc décidé que l’on ferait venir des religieuses de
Prouille à Saint-Sixte, qu’on leur adjoindrait celles
qui voudraient quitter les couvents romains pour
adopter une vie contemplative plus austère, et que
ce couvent modèle serait sous la direction, spirituelle
et temporelle, de saint Dominique et de ses
Frères. Dans la suite, on pensait envoyer dans les
différents monastères de Rome des religieuses de
Saint-Sixte, pour y faire admirer et accepter leur
réforme monastique.


Pour cette œuvre, aussi importante que délicate,
saint Dominique demanda le concours de personnages
autorisés, par leur vertu et leur haute situation
à la cour pontificale ; Honorius III lui adjoignit
Étienne Orsini, cardinal de Fossanova, du
titre des saints Apôtres, le cardinal évêque de
Tusculum, enfin le cardinal d’Ostie, Hugolin, tous
amis dévoués de saint Dominique. « Muni de la
commission apostolique, raconte l’une des premières
religieuses de Saint-Sixte[113], Dominique
s’adresse d’abord avec confiance à toutes les
religieuses de Rome ; mais elles refusent d’obéir
aux ordres du Bienheureux et du Pape. Cependant,
au monastère de Sainte-Marie du Transtévère[114],
le plus peuplé de tous, le saint est mieux
accueilli. Cette maison a à sa tête la vénérable
sœur Eugénie ; l’abbesse et ses filles se laissent
gagner par les pieuses exhortations du saint ; toutes,
sauf une, promettent d’entrer à Saint-Sixte, à la
condition toutefois que leur image de la Vierge restera
avec elles, et que, si elle revient à son église, au
delà du Tibre, comme elle y est revenue jadis, elles
seront, par ce fait, déliées de leur engagement[115].
Le Saint accepte volontiers cette condition, les
sœurs renouvellent leur profession entre ses mains
et le bienheureux Père leur dit qu’il ne veut plus
qu’elles sortent désormais pour visiter leurs proches.
Dès qu’ils l’apprennent, ceux-ci accourent au monastère ;
ils reprochent vivement à l’abbesse et à
ses compagnes de travailler à détruire une maison
illustre, et de se remettre entre les mains d’un
ribaud. Dominique est surnaturellement averti de
cet obstacle ; un matin, il se présente au monastère
de Sainte-Marie, célèbre la messe, prêche les Sœurs
et leur dit : « Mes filles, vous regrettez déjà votre
résolution, et vous songez à retirer le pied de la
voie du Seigneur. Je veux donc que celles qui, de
leur plein gré, sont décidées à entrer, fassent de
nouveau profession entre mes mains. » Quelques-unes
d’entre elles s’étaient en effet repenties de leur
sacrifice, mais elles reviennent à un meilleur dessein,
et elles renouvellent toutes leurs vœux. Lorsque
c’est fait, le Bienheureux prend les clefs du
monastère et s’attribue pleine autorité sur tout ; il y
établit des frères convers qui en auront la garde
jour et nuit, et fourniront aux Sœurs, dans leur
clôture, ce qui leur sera nécessaire ; à celles-ci,
enfin, il interdit de parler sans témoins à leurs parents
ou à toute autre personne[116]. »


[113] Relation de sœur Cécile, l’une des religieuses qui furent
transférées de Sainte-Marie-du-Transtévère, à Saint-Sixte.



[114] Il ne faut pas confondre cette église et ce couvent avec
l’antique titre cardinalice de Sainte-Marie-du-Transtévère
et la belle basilique de ce nom. Il s’agit ici d’une église
appelée Sainte-Marie in Torre in Trastevere, qui existe encore
aujourd’hui, non loin de la rive du Tibre, près du titre de
Sainte-Cécile.



[115] C’était l’une de ces antiques madones byzantines que
la légende attribue à saint Luc, et qui, encore de nos jours,
sont grandement vénérées par les Romains. Elle fut transportée
à Saint-Sixte, en procession, mais la nuit, par crainte
des habitants du Transtévère qui n’auraient pas permis
cette translation. Elle resta à Saint-Sixte jusqu’au jour où,
sous le pontificat de Pie V, elle fut transférée avec le couvent
des religieuses dans l’église des Saints Dominique et Sixte,
près de la colonne Trajane, où on la vénère encore actuellement.
(Armellini, Le Chiese di Roma, p. 617.)



[116] Balme, op. cit., p. 410 ; Lacordaire, op. cit., p. 190.



L’exemple des sœurs du Transtévère se propagea,
et bientôt, il y eut dans chaque monastère
romain un parti réformiste, décidé à suivre jusqu’au
bout les conseils des Prêcheurs. Lorsque
les travaux d’aménagement furent terminés à
Saint-Sixte[117], les religieuses du Transtévère,
plusieurs religieuses de Sainte-Bibiane, et de divers
autres couvents, quelques femmes du monde, y
entrèrent, au nombre de quarante-quatre, le premier
dimanche du carême 1220. Saint Dominique
les plaça sous la direction d’un de ses frères,
et leur donna comme prieure une Sœur de Prouille.
La réforme souhaitée par Innocent III et Honorius
III, était accomplie, et l’Ordre dominicain avait
son second couvent.


[117] Ce fut pendant ces travaux que saint Dominique ressuscita
Napoléon Orsini, neveu du cardinal de Fossanova.



Cependant, la sainteté de Dominique provoquait
des vocations religieuses de plus en plus nombreuses.
Des jeunes gens de toute condition demandaient
à entrer dans l’Ordre nouveau des Prêcheurs
et même, dit Thierry d’Apolda, plusieurs familles
s’effrayèrent du puissant attrait qu’exerçait la maison
de Saint-Sixte sur l’âme de leurs enfants. « Un
jour, raconte-t-il[118], le serviteur du Christ, Dominique
avait admis auprès de lui un jeune Romain fort
beau, nommé Henri, noble de naissance et plus
encore de mœurs et de conduite. Ses parents irrités,
cherchaient le moyen de le ravir à l’Ordre. Le bienheureux
Père en est instruit ; par prudence, il
donne au jeune homme des compagnons pour le
conduire en un autre lieu. Déjà, Frère Henri a traversé
le Tibre, près de la voie Nomentane, quand,
sur la rive opposée du fleuve, ses proches accourent
à sa poursuite. Le novice, alors, se recommande à
Dieu, et voici que le Tibre grossit à tel point que
ses parents ne peuvent pas même le passer à cheval.
Stupéfaits à cette vue, ils s’en retournent et
laissent le jeune homme confirmé dans sa vocation.
De leur côté, les Frères les voyant partis, reviennent
à Saint-Sixte, et lorsqu’ils sont près du fleuve, les
eaux reprennent leur niveau ordinaire et laissent
le passage libre. » En quelques mois, le Saint vit
croître, dans de grandes proportions, le nombre de
ses disciples romains. En 1218, il n’avait avec lui
que cinq Frères qui l’avaient accompagné à Rome :
vers la fin de 1219, les religieux de Saint-Sixte
étaient plus de quarante, et même de cent, si nous
en croyons les récits, quelquefois merveilleux, de
sœur Cécile. Aussi, bien qu’agrandie par les soins
de saint Dominique, la maison de Saint-Sixte devenait
chaque jour plus étroite ; elle le fut tout
à fait quand le couvent des femmes y eut été
établi ; il fallut chercher un nouvel asile pour les
Frères Prêcheurs. Ce fut encore le pape Honorius
III qui le leur donna.


[118] Acta Sanctorum, 4 août.



Sur les hauteurs de l’Aventin, dont les pentes
brusques dominent le Tibre et la Ville Éternelle
tout entière, se dresse encore aujourd’hui le titre
presbytéral de Sainte-Sabine. Fondée au commencement
du cinquième siècle, sous le pontificat de
Célestin Ier, elle a conservé jusqu’à nos jours un
caractère de vénérable antiquité, avec ses rangées de
colonnes, sa charpente apparente, sa mosaïque et
ses belles portes de bois sculpté, vestiges aussi beaux
qu’authentiques de l’art romain[119]. Au treizième
siècle, cette basilique et la maison qui abritait ses
prêtres étaient sous le patronage de l’illustre famille
des Savelli à laquelle appartenait Honorius III. Le
Pape lui-même aimait à habiter le palais féodal qui,
après avoir été, au dixième siècle, la résidence de
la dynastie impériale d’Othon, était devenue la propriété
de sa famille[120] ; plusieurs de ses bulles, et
en particulier celles qui encourageaient l’Ordre des
Prêcheurs, furent datés du palais de Sainte-Sabine.
Cherchant un nouvel asile pour saint Dominique
et ses frères, il pensa naturellement à cette basilique :
il la leur donna en 1219, et leur en confirma solennellement
la possession le 5 juin 1222. « Nous
avons jugé bon, leur disait-il, dans l’intérêt d’un
grand nombre, du consentement de nos frères les
cardinaux, et spécialement du cardinal titulaire,
de vous concéder l’église de Sainte-Sabine, pour y
célébrer l’office divin, et les maisons voisines, jusque-là
habitées par des clercs, pour y établir votre
demeure, réservant toutefois la partie où est le baptistère,
avec le jardin qui y est contigu, et un local
pour deux clercs qui auront soin de la paroisse et
des biens de cette église. » Les travaux d’aménagement
une fois terminés, vers la fin de janvier 1220,
« on y transporta les ustensiles, les livres et autres
objets nécessaires à l’usage des frères » ; et bientôt,
ne laissant à Saint-Sixte que les religieux consacrés
aux soins spirituels et temporels des sœurs, saint
Dominique s’établit avec ses compagnons à Sainte-Sabine.
Ainsi se fonda cette maison qui fut le
premier noviciat régulier de l’Ordre, resta jusqu’en
1273[121] la résidence du Maître Général, et vit se reconstituer
de nos jours, sous l’action généreuse de
Lacordaire, la province dominicaine de France.


[119] Armellini, Le chiese di Roma, p. 582, et le R. P. Berthier,
La porte de Sainte-Sabine à Rome.



[120] En 1216, Honorius III restaura le vieux palais impérial,
et le fortifia en l’entourant de hautes tours et de murailles
formidables, dont les ruines se voient encore de nos
jours sur l’Aventin.



[121] A cette date, la résidence du Maître Général de l’Ordre
fut transférée au centre de la ville à Sainte-Marie de la Minerve,
dont le couvent est resté, jusqu’à nos jours, la maison
généralice de l’Ordre jusqu’à la spoliation des Ordres religieux
par l’Italie nouvelle.



Il ne suffisait pas à saint Dominique d’établir solidement
son Ordre au centre même de la catholicité.
Il n’oubliait pas que l’œuvre de la prédication
exigerait de la part de ceux qui l’exerceraient des
études approfondies ; lui-même avait longuement
étudié, à Palencia, et commenté les saintes Écritures,
avant d’engager contre les hérétiques de
savantes controverses. Sans doute, il avait une
confiance absolue dans l’esprit de Dieu, qui éclaire
même les ignorants, il était profondément convaincu
que l’éloquence humaine ne saurait porter
de fruits sans la grâce divine ; mais il était loin de
penser que l’homme doive attendre du Ciel, dans
une quiétude paresseuse, ses moyens d’action. A
son exemple, le Frère Prêcheur devait unir la
science à la piété, pour réduire par le raisonnement,
autant que par les bons exemples, l’obstination
de l’hérésie. L’étude devait être l’une des
principales occupations du novice, la science,
l’une des forces les plus redoutables du Dominicain.
A cette fin, l’Ordre nouveau devait rechercher ces
villes savantes, telles que Bologne et Paris, dont
l’action intellectuelle s’étendait sur le monde chrétien
tout entier, et qui attiraient dans leurs murs,
autour des chaires de leurs docteurs, des étudiants
de toute langue et de toute nation. Établis dans ces
centres, les couvents dominicains devaient être
à la fois des maisons d’étude et de prière ; après
y avoir formé leur pensée et leur cœur, les religieux
pourraient se répandre dans tout le monde
civilisé, grâce aux relations internationales qu’ils
auraient nouées dans les Universités, et au prestige
que leur auraient procuré leurs études. Saint
Dominique eut la conception nette de ce plan,
lorsqu’il fonda les maisons de Paris et de Bologne,
car il leur assigna pour chefs les plus savants de
ses religieux : maître Mathieu, « homme docte et
prêt à toute doctrine », et le bienheureux Réginald,
docteur en décret et ancien professeur de droit.


Lorsque, après l’assemblée générale de Prouille,
les religieux eurent été dispersés par saint Dominique,
Mathieu de France partit pour Paris avec
les trois compagnons que le Maître lui confia : Bertrand
de Garrigue, Laurent d’Angleterre et Jean
de Navarre. Ce dernier devait parfaire à l’Université
des études de théologie déjà commencées. Originaire
de l’Ile-de-France, ami de Simon de Montfort,
Frère Mathieu pouvait compter sur d’utiles
protections ; d’ailleurs, il emportait avec lui les
bulles que le Pape venait de signer « pour l’établissement
et l’extension de l’Ordre ». Bientôt, il fut
rejoint par trois autres religieux, Mannès, le propre
frère de saint Dominique, Michel de Fabra, et
le convers Oderic. Cette petite colonie monastique
arriva à Paris au commencement d’octobre 1217 ;
elle loua une maison modeste à côté de Notre-Dame,
entre l’Hôtel-Dieu et l’évêché. Mathieu de
France en fut le supérieur, Michel de Fabra le
directeur d’études, avec le titre de lecteur.


Grâce à la protection que Philippe-Auguste leur
avait accordée pendant tout son règne, les écoles
de Paris étaient alors les plus florissantes d’Europe ;
Innocent III venait de leur conférer d’importants
privilèges que ses prédécesseurs devaient confirmer
et accroître. Les Facultés diverses s’étaient solidement
rattachées les unes aux autres et on avait fini
par les désigner toutes sous le nom commun d’Université.
Attirés par les immunités que les rois et
les Papes leur accordaient, les étudiants affluaient à
Paris de toutes les provinces de France, et ils prenaient
l’habitude de se grouper selon leurs pays
d’origine et leur nationalité. On distinguait déjà
parmi eux les quatre nations des Français, des
Picards, des Normands et des Anglais. Mais en
dehors de ces cadres, l’Université comptait des étudiants
de tous pays qui lui donnaient un caractère
œcuménique. Un chroniqueur danois de ce temps,
Arnold de Lubeck, ne raconte-t-il pas que ses compatriotes,
à l’exemple des Allemands, envoyaient
leurs sujets d’élite à Paris suivre les cours de théologie,
d’arts libéraux, de droit civil et canonique ?
Il en était de même de l’Espagne, de l’Italie,
de l’Écosse, de la Hongrie, de la Bohême, de la Pologne
et même de la péninsule Scandinave[122].


[122] Pour l’histoire de l’Université de Paris, au commencement
du treizième siècle, cf. Denifle O. P., Les Universités
au moyen âge (all.), t. I, pp. 67 et suiv., 84 et suiv.



Au milieu de ces milliers d’étudiants, les sept disciples
de saint Dominique durent d’abord passer inaperçus,
mais leur assiduité ne tarda pas à attirer
sur leur modestie l’attention des docteurs de l’Université.


Ils gagnèrent la bienveillance de l’un des maîtres
les plus renommés de l’Université, qui leur donna
une résidence à Paris. L’illustre professeur de théologie,
Jean de Barastre, doyen de Saint-Quentin,
avait construit, en 1209, en face de l’église Saint-Étienne
des Grès, non loin de la porte d’Orléans,
un petit hôtel-Dieu, qu’il avait dédié à saint Jacques.
Le 6 août 1218, il le céda à Mathieu de
France et à ses six compagnons ; ils eurent dès lors
une demeure fixe. « Les Frères, racontait plus tard
Jean de Navarre, s’y établirent et y fondèrent un
couvent où ils réunirent beaucoup de bons clercs,
qui entrèrent ensuite dans l’Ordre des Prêcheurs.
Nombre de possessions et de revenus leur furent
alors donnés, et tout leur réussit, comme Frère
Dominique le leur avait prédit[123]. »


[123] Actes de Bologne.



Cette prospérité naissante porta ombrage au
chapitre de Notre-Dame lui-même. L’église Saint-Jacques
était établie sur le territoire de la paroisse
de Saint-Benoît, qui relevait de son côté du
chapitre[124]. Craignant que les offices de la chapelle
des religieux ne portassent atteinte aux droits
paroissiaux de Saint-Benoît, les chanoines firent
défense aux Dominicains de célébrer publiquement
le culte à Saint-Jacques. A son voyage à Paris,
saint Dominique fut saisi de l’affaire par Mathieu
de France, et il la déféra au Saint-Siège. Il obtint
gain de cause : le 1er décembre 1219, Honorius
III écrivait au couvent de Saint-Jacques, que
« touché de ses prières, il lui accordait de pouvoir
célébrer les divins offices dans l’église que les
maîtres de l’Université lui avaient donnée à Paris »,
et, le 11 décembre, il chargeait les prieurs de Saint-Denis
et de Saint-Germain des Prés, ainsi que
le chancelier de l’église de Milan, alors présent
à Paris, de veiller à l’observation de ce privilège[125].
Le chancelier de Notre-Dame, Philippe de Grève,
ne pardonna jamais leur victoire aux Prêcheurs :
jusqu’à sa mort, survenue en 1237, « il aboya sans
cesse contre eux, en toute occasion, dans tous ses
sermons ». Mais saint Dominique veillait tout particulièrement
sur son couvent de Paris ; à sa prière,
Honorius III félicitait les maîtres de l’Université de
la faveur qu’ils lui prodiguaient, et les engageait
à la lui continuer : « Pour que vous connaissiez
davantage l’attachement profond que nous portons
à ces frères, nous vous prions par ces présentes,
vous conseillons et enjoignons de poursuivre l’œuvre
que vous avez si bien commencée. Par égard
pour le Siège apostolique et pour nous, regardez-les
comme vous étant particulièrement recommandés,
et tendez-leur une main secourable. Par
là, vous vous rendrez Dieu propice, et vous mériterez
de plus en plus notre faveur et nos bonnes
grâces[126]. »


[124] « L’église de Saint-Benoît le Bestourné, nommée auparavant
de Saint-Bacche ou Bacque, fut donnée aux chanoines de
la cathédrale par le roi Henri Ier, avec celles de Saint-Étienne,
de Saint-Julien et de Saint-Séverin. Elle est appelée membre de
l’Église N.-D. dans un acte de l’an 1171, passé entre elle et
les Hospitaliers de Saint-Jean de Jérusalem, pour le règlement
de leurs droits respectifs. Elle avait des chanoines qui étaient
institués par le chapitre de Notre-Dame, auquel ils prêtaient
serment de fidélité. » (Guérard, Cartulaire de l’Église Notre-Dame
de Paris, p. 134.)



[125] Ces deux bulles sont publiées dans le Cartulaire de
saint Dominique, t. II, p. 387 et 388.



[126] Cartulaire de saint Dominique, t. III (sous presse).



A Paris, comme à Rome, de nombreuses vocations
religieuses ne tardèrent pas à peupler la maison
dominicaine. Les Frères étaient au nombre de
sept, quand ils vinrent de Prouille, en octobre
1217 ; ils étaient trente, quinze mois plus tard,
quand saint Dominique vint les visiter, au commencement
de 1219. Les nouvelles recrues étaient
surtout de jeunes étudiants, attirés à Saint-Jacques
par la sainteté de leurs condisciples dominicains,
comme le Père Guerric de Metz, dont Étienne de
Bourbon nous raconte en ces termes charmants la
vocation religieuse : A Paris, en 1218, par une paisible
soirée d’automne, « un clerc veillait à sa fenêtre
d’étudiant, lorsque, tout à coup, il entend dans
la rue chanter en français une chanson qui disait :




Le temps s’en vait

Et rien n’ai fait ;

Le temps s’en vient

Et ne fais rien.






Tout d’abord, il se prend à songer à la douceur
de ce chant, puis au sens des paroles, et réfléchissant
qu’elles lui conviennent, il les reçoit comme
un message du ciel. Dès le lendemain, ce clerc qui
était riche, abandonnait ses biens et entrait dans
l’Ordre des Prêcheurs. Son nom était Guerric, et
il fut le premier prieur des Frères de Metz, dont
il fonda le couvent. »


Dès lors, la maison de Paris devint pour l’Ordre
un centre d’expansion, et de même qu’en 1217,
les religieux de Prouille et de Saint-Romain avaient
été distribués par saint Dominique entre les différentes
nations, Mathieu de France dispersa les
siens dans les diverses provinces françaises. Venu
de Toulouse à Paris, après la mort de Simon de
Montfort, Pierre Seila en repartait en février 1220,
avec plusieurs frères de Saint-Jacques, pour fonder
le couvent de Limoges, « où il vieillit comme un
prophète des anciens jours, honoré et respecté du
clergé et du peuple ». La même année, l’archevêque
de Reims, Albéric de Humbert, et son
successeur, Guillaume de Joinville, appelaient dans
leur ville les Prêcheurs de Paris ; bientôt après,
Frère Guerric quittait Paris pour établir un couvent
de son Ordre à Metz, dans sa maison paternelle.
L’année suivante, frère Guillaume conduisait à
Poitiers un nouvel essaim de religieux ; et aussitôt,
l’évêque et le chapitre de cette ville leur donnaient
et concédaient l’église de Saint-Christophe, avec
une treille, la place et le terrain qui en dépendaient.
De son côté, l’évêque d’Orléans, Manassès,
un ancien ami de saint Dominique, les appelait
dans sa ville épiscocale et leur assignait l’église
de Saint-Germain, près des fortifications. Ainsi,
la maison de Saint-Jacques était devenue le noviciat
dominicain de la France entière.


Le couvent de Bologne remplit le même rôle en
Italie.


L’Université de cette ville était aussi célèbre que
celle de Paris ; ses juristes et ses canonistes jouissaient
d’une réputation universelle. Du temps de
saint Dominique, Odofredo de Bénévent, Albert de
Pavie, y professaient avec éclat le droit civil, l’archidiacre
Tancrède, Jean d’Espagne, Gilbert d’Angleterre,
Clair de Sesto, Jean le Teutonique et
Raymond de Pennafort, le droit canon, Roland
de Crémone et Monéta, les arts libéraux. Venus de
tous les pays chrétiens, ces maîtres voyaient se
grouper autour d’eux des milliers d’étudiants de
toute nation. Par ses fortes études et son caractère
européen, l’Université de Bologne devait attirer,
comme celle de Paris, l’attention de saint
Dominique.


Ce fut après les fêtes de Pâques 1218, qu’il
décida d’y envoyer de Rome trois de ses frères.
Toujours bienveillant pour l’Ordre, Honorius III
leur donna des lettres de recommandation[127], et ils
partirent à la fin du mois d’avril. Ils s’établirent
dans un modeste hôpital, fondé dans les faubourgs
de la ville pour les pèlerins et les voyageurs, et
tenu par des chanoines réguliers de l’abbaye de
Roncevaux. « En cette année 1218, dit une chronique
bolonaise[128], trois Frères de l’Ordre des Prêcheurs
vinrent pour la première fois à Bologne ;
ils se disaient envoyés par un certain Maître Dominique,
Espagnol. Comme ils paraissaient de
saintes gens, on leur donna l’église de Sainte-Marie
de Mascarella. » Les débuts de cette fondation
furent difficiles : « Les Frères, dit Jourdain
de Saxe, eurent à souffrir les angoisses de la plus
extrême pauvreté[129]. » Mais tout changea à l’arrivée
du bienheureux Réginald.


[127] Cartulaire de saint Dominique, t. II, p. 183.



[128] Bibl. univ. de Bologne. — Chron. de Borselli.



[129] Jourdain de Saxe, Scrip. Ord. Prædic., t. I, p. 18.



Docteur en décret, dès 1206, Réginald[130] avait
enseigné avec éclat, pendant cinq ans, le droit canon
à l’Université de Paris ; en 1212, il avait été nommé
doyen de l’importante collégiale de Saint-Aignan
d’Orléans. Or, en 1218, il vint à Rome pour y
prier au tombeau des Apôtres et gagner de là les
Lieux saints. « Mais, déjà, dit Humbert de Romans[131],
Dieu lui avait inspiré le désir d’abandonner
toutes choses pour la prédication de l’Évangile,
et il se préparait à ce ministère, sans savoir encore
de quelle façon il le remplirait ; car il ignorait qu’un
Ordre de prédicateurs eût été établi. Or, il advint
que dans un entretien avec un cardinal, il lui ouvrit
son cœur à ce sujet, lui disant qu’il songeait à
tout quitter pour prêcher Jésus-Christ çà et là,
dans un état de pauvreté volontaire. Alors, le cardinal
lui dit : « Voici justement qu’un Ordre vient
de s’élever qui a pour but d’unir la pratique de la
pauvreté à l’office de la prédication, et nous en
avons dans la ville le Maître, qui annonce lui-même
la parole de Dieu. » Ayant ouï cela, maître Réginald
s’empressa de chercher le bienheureux Dominique,
et de lui révéler le secret de son âme.
La vue du Saint et la grâce de son discours le
séduisirent, et il résolut dès lors d’entrer dans
l’Ordre[132]. » — « Il fit aussitôt profession religieuse
entre les mains de saint Dominique, continue
le bienheureux Jourdain ; sur les instances
de son évêque, et avec la permission du saint, il alla
outre-mer, et de retour, se rendit à Bologne[133]. »


[130] Voir la notice que lui consacre Échard, Script. Ord.
Prædic., t. I, p. 89.



[131] Humbert de Romans ap. Boll., Acta SS., 4 août.



[132] Les plus anciens chroniqueurs de l’Ordre rapportent
que, bientôt après, dans une de ses maladies, Réginald vit en
songe la Sainte Vierge, et qu’elle lui montra l’habit que les
religieux devaient adopter, à la place du costume de chanoine
régulier qu’ils portaient jusqu’alors. (Cf. Jourdain de
Saxe, no 34, Constantin d’Orvieto, no 24, Humbert, no 24,
Thierry d’Apolda, livre II, chap. 1.)



[133] Jourdain de Saxe, no 35.



Ses études juridiques, sa réputation de canoniste,
le désignaient en effet pour la direction du modeste
couvent qui venait de se fonder dans la ville
du Droit. Il y arriva, le 21 décembre 1218, et
aussitôt il se mit à prêcher. « Sa parole est brûlante,
dit Jourdain ; son éloquence, comme une
torche ardente, embrase les cœurs de ceux qui
l’entendent. Tout Bologne est en feu. Il semble
qu’un nouvel Élie est apparu[134]. » Sa réputation de
science attire dans son auditoire les étudiants et
les maîtres, et bientôt, ni les uns ni les autres ne peuvent
se soustraire à son influence. Plusieurs d’entre
eux quittent le monde pour l’humble demeure
de la Mascarella ; l’éloquence de Réginald
multipliant les vocations, les familles et les maîtres
commencent à redouter pour leurs enfants et leurs
élèves l’influence irrésistible du Prêcheur. Dans
ses Vies des Frères, Gérard de Frachet raconte un
trait qui prouve combien était puissante la parole
de Réginald[135]. « Lorsque Frère Réginald, de sainte
mémoire, autrefois doyen d’Orléans, prêchait à
Bologne, et attirait dans l’Ordre des ecclésiastiques
et des docteurs de renom, Maître Monéta, enseignait
les arts et était fameux dans toute la Lombardie.
Voyant la conversion d’un si grand nombre
d’hommes, il commença à craindre pour lui-même.
C’est pourquoi, il évitait avec soin Frère Réginald
et détournait de lui ses étudiants. Mais, le jour
de la fête de saint Étienne, ses élèves l’entraînèrent
au sermon, et comme il ne pouvait s’empêcher de
s’y rendre, soit à cause d’eux, soit pour d’autres
motifs, il leur dit : « Allons d’abord à Saint-Procule
pour entendre la messe. » Ils y allèrent en effet, et
entendirent non pas une messe, mais trois. Monéta
faisait exprès de traîner le temps en longueur,
pour ne pas assister à la prédication. Cependant,
ses élèves le pressaient, et il finit par leur
dire : « Allons maintenant. » Lorsqu’ils arrivèrent à
l’église, le sermon n’était pas encore achevé et
la foule était si grande que Monéta fut obligé
de se tenir sur le seuil. A peine eut-il prêté
l’oreille qu’il fut vaincu. L’orateur s’écriait en ce
moment : « Je vois les cieux ouverts ! Oui, les
cieux sont ouverts à qui veut voir et à qui veut
entrer ; les portes sont ouvertes à qui veut les franchir.
Ne fermez pas votre cœur, et votre bouche,
et vos mains, de peur que les cieux ne se ferment
aussi. Que tardez-vous encore ? Les cieux sont
ouverts ! » Aussitôt que Réginald fut descendu de
chaire, Monéta, touché de Dieu, alla le trouver,
lui exposa son état et ses préoccupations, et fit
vœu d’obéissance entre ses mains. Mais, comme
beaucoup d’engagements lui ôtaient sa liberté, il
garda encore l’habit du monde pendant une année,
du consentement de Frère Réginald, et cependant,
il travailla de toutes ses forces à lui amener des
auditeurs et des disciples. Tantôt c’était l’un, tantôt
l’autre, et chaque fois qu’il avait fait une conquête,
il semblait prendre l’habit avec celui qui le
prenait. »


[134] Jourdain de Saxe : « Cœpit autem prædicationi totus
insistere et ignitum erat ejus eloquium vehementer, sermoque
ipsius, quasi facula ardens, corda cunctorum audientium
inflammabat… Tota tunc fervebat Bononia, quia novus
insurrexisse videbatur Elias. »



[135] Gérard de Frachet, Vie des Frères, liv. IV, chap. X.



Plusieurs de ces Bolonais qui entrèrent dans
l’Ordre, sous l’action du bienheureux Réginald,
nous sont connus. Parmi eux, citons Clair de Sesto,
qui enseignait à l’Université les arts libéraux et le
droit canon et devint, plus tard, provincial de
Rome et pénitencier du Pape ; Paul de Venise, qui
d’après son propre témoignage, « fit profession
entre les mains de Maître Réginald et reçut l’habit
de l’Ordre, le dimanche de la Chananéenne (3 mars)
1219 » ; Frère Guala, le plus illustre des maîtres
ès arts de l’Université ; Roland de Crémone, qui
fit profession dans des circonstances toutes particulières.


Le couvent de Bologne se laissait aller au découragement ;
deux de ses religieux se préparaient
à le déserter et Réginald s’efforçait de rendre la
confiance aux Frères réunis en chapitre. « Il n’a
pas terminé, raconte Gérard de Frachet, qu’on
voit entrer maître Roland de Crémone, docteur
renommé de l’Université, philosophe éminent, le
premier de l’Ordre qui ait professé publiquement
la théologie à Paris. Poussé par l’Esprit divin, il
était venu, seul et de lui-même, frapper à la porte
du couvent. On l’introduit dans le Chapitre, et
comme enivré de l’Esprit-Saint, sans autre préambule,
il demande à être reçu. Précédemment, en
un jour de fête, revêtu d’un habit précieux d’écarlate,
il avait, avec ses amis, passé tout son temps en
festins, jeux et plaisirs. Le soir, rentré en lui-même,
et intérieurement touché de la grâce, il s’était dit :
« Où est maintenant cette fête que nous venons
de célébrer ? où s’en est allée toute cette folle joie ? »
et considérant que toute joie du monde passe vite
et se change en douleur, il entrait dans l’Ordre, où
il a servi le Seigneur nombre d’années dans la
science et la sainteté. »


A la suite de ces nombreuses professions, le couvent
se trouva bientôt à l’étroit dans l’humble
maison de la Mascarella ; et, dès 1219, Réginald
lui chercha une nouvelle demeure. Ce fut l’église de
Saint-Nicolas des Vignes. Du consentement de l’évêque,
elle lui fut cédée par son recteur, le docteur
en droit Rodolphe, qui prit l’habit des Prêcheurs ;
et, bientôt après, Pierre Lovello et sa femme,
Otta, sur les instances de leur fille Diane, abandonnèrent
aux Frères le terrain et les maisons qui
avoisinaient l’église. Dès lors, était définitivement
fondé ce grand couvent de Bologne qui devait posséder
et conserver jusqu’à nos jours les précieuses
reliques de saint Dominique.


Un an à peine après son établissement, il était
si prospère qu’il pouvait envoyer autour de lui des
colonies monastiques, en Lombardie, en Toscane
et jusqu’aux environs de Rome.


Saint Dominique vint passer quatre mois à
Saint-Nicolas des Vignes, de juillet à novembre
1219, et il prit soin de former lui-même, comme des
novices, les religieux qu’il allait disperser. Pour leur
apprendre à aimer et à conserver l’esprit de pauvreté,
il déchira devant eux un acte qui assurait
au monastère d’importants revenus. Afin de leur
donner l’exemple de la régularité, « il suivait la
vie commune et pratiquait rigoureusement les
jeûnes et autres observances. S’il s’apercevait de
quelque infraction, il punissait le délinquant avec
mansuétude, et, quelque grave que fût la pénitence,
il l’infligeait avec tant de calme et de bonté que
personne ne se troublait. Il donnait volontiers des
dispenses aux autres, jamais à lui-même. Aux
heures accoutumées dans l’Ordre, il gardait inviolablement
le silence, et en dehors du temps prescrit,
s’il parlait, ce n’était que rarement, et encore
était-ce à Dieu ou de Dieu ; il faisait du silence
l’objet d’exhortations pressantes à ses Frères. Au
réfectoire, auquel il se rendait régulièrement, alors
que les Frères avaient deux mets cuits, il n’en
avait qu’un seul, et bien que fatigué par ses veilles
excessives, il ne prenait que peu de nourriture et
de boisson. Il était assidu aux offices du chœur,
et s’abîmait si entièrement dans l’oraison, qu’aucun
bruit ne pouvait l’en distraire[136]. »


[136] Actes de Bologne.



Quand il eut ainsi façonné ses disciples, Dominique
les envoya dans toutes les directions. Guala
fonda le couvent de Bergame ; la tradition dominicaine
rapportée, vers 1300, par Bernard Gui,
attribuait à ce monastère le second rang, par
ordre d’ancienneté, dans la province de Lombardie,
le plaçant immédiatement après celui de
Bologne[137].


[137] Quétif et Échard, op. cit., t. I, p. 20.



Peu de temps après, fut fondé le couvent de Milan.
Lorsque, revenant d’outre-monts, saint Dominique
s’était arrêté dans cette ville, il avait été
prié d’y envoyer plusieurs Frères. Elle était infestée
d’hérétiques vaudois et patarins et semblait
avoir un besoin tout spécial du zèle des Prêcheurs.
Cela suffit à décider saint Dominique : à peine de
retour à Bologne, il choisissait deux religieux
d’élite, Jacques d’Aribaldi et Roboald de Monza,
et les envoyait à Milan. Ils y arrivèrent dans les
premiers jours de 1220 et ils reçurent l’hospitalité
chez le Chapitre de Saint-Nazaire, qui avait
accueilli leur maître à chacun de ses voyages.


L’occasion semblait favorable pour l’établissement,
dans cette ville, d’un couvent dominicain.
L’ami et le protecteur de l’Ordre, le cardinal évêque
d’Ostie, Hugolin, avait été envoyé à Milan par le
pape Honorius III, pour négocier la paix entre cette
puissante cité et la commune voisine de Crémone.
D’autre part, Hugues de Setara, cimiliarque et
vicaire de l’archevêque, et la majeure partie du
chapitre furent tout à fait gagnés aux nouveaux
venus dès qu’ils furent témoins de leurs prédications
et des merveilleux résultats de leur zèle
apostolique. Le cardinal d’Ostie mit tout en œuvre
pour fixer les Dominicains à Milan et leur y
procurer un asile définitif. Il choisit pour cela
l’église de Saint-Eustorge. Les prêtres qui la desservaient,
résignèrent leurs dignités et emportant
leurs vases sacrés, leurs ornements et leurs revenus,
ils se retirèrent dans l’église Saint-Laurent. Hugolin
les remplaça par les Frères Prêcheurs, qui trouvèrent
Saint-Eustorge dans le plus grand dénuement.
Les soixante livres de revenus qui lui
étaient restées, suffisaient à peine aux réparations
les plus urgentes ; la pauvreté présidait une fois
de plus à l’établissement des Prêcheurs. Ce fut le
15 mars 1220 que l’Ordre reçut des représentants
du Pape et de l’archevêque de Milan, l’église de
Saint-Eustorge[138].


[138] Quétif et Échard.



La ville de Viterbe reçut, en même temps, les
disciples de saint Dominique. Elle tendait à devenir
l’une des principales résidences du Saint-Siège.
Plusieurs Papes du douzième siècle y avaient séjourné ;
Innocent III y avait passé une partie des
années 1207 et 1209 ; enfin, Honorius III venait de
s’y établir en octobre 1219, quand saint Dominique
partit de Bologne pour la Curie. Ce fut ce qui le
décida à fonder dans cette cité un couvent de son
Ordre ; il en confia le soin à cinq religieux qu’il
emmena de Bologne avec lui, en novembre 1219,
Bonvisi, Paul de Venise, Guillaume de Montferrat,
Frugère et Tancrède.


Le nouveau couvent trouva la meilleure des protections
dans la personne de l’illustre Rainerio
Capocci, cardinal de Sainte-Marie-in-Cosmedin.
Animé d’une dévotion toute spéciale pour la Vierge,
Capocci vit en songe une noble dame, d’une beauté
incomparable, qui tenait un cierge allumé ; elle
prit le cardinal par la main et le mena dans une
forêt voisine qu’elle incendia avec son cierge, sur
une vaste étendue. Éveillé en sursaut, Capocci
voulut savoir le sens de cette étrange vision et il
alla consulter un saint vieillard, nommé Albus, qui
vivait dans la solitude non loin de Viterbe et dont
il avait déjà suivi plusieurs fois les sages conseils.
Or, la même nuit, Albus avait vu, de son côté, la
Mère de Dieu sur son trône royal et elle lui avait
manifesté ses desseins sur le cardinal Capocci ; elle
voulait qu’il lui construisît une église dans la forêt
où elle l’avait conduit en songe. Instruit par Albus,
Capocci obéit aux ordres de la Vierge et non
loin de Monte-San-Martino, au milieu des bois,
il entreprit la construction d’une église magnifique.
Il l’avait à peine commencée, qu’il se lia d’amitié
avec saint Dominique, il la lui offrit pour ses religieux,
avec le couvent qu’il avait fait élever. Telle
fut l’origine merveilleuse de ce monastère de Sainte-Marie
a Gradi, qui ne tarda pas à devenir célèbre,
grâce à sa riche bibliothèque qu’il tint de la libéralité
de Capocci, et aux richesses artistiques de
son église (1220)[139].


[139] Nous empruntons ce récit à Ciaconius, Historia pontificum
Romanorum et S. R. E. cardinalium, t. II, p. 34.



Comme s’il voulait marquer une préférence pour
l’Espagne, sa patrie, saint Dominique apporta un
soin tout particulier à la diffusion de l’Ordre dans
les royaumes d’Aragon, de Castille et de Portugal.
Après l’assemblée de Prouille, d’août 1217,
il avait envoyé au delà des Pyrénées, d’un côté,
Suéro Gomez et Pierre de Madrid, de l’autre,
Michel de Uzéro et Dominique de Ségovie. Les
deux premiers prêchèrent en Portugal avec succès,
les deux autres réussirent moins bien, et « parce
qu’ils ne purent pas fructifier, comme ils l’avaient
désiré, au bout de quelques mois d’un labeur pénible
et inutile, ils rejoignirent leur Bienheureux
Père en Italie. » Saint Dominique sentit la nécessité
de fortifier lui-même l’œuvre encore incertaine
de ses religieux. Emmenant avec lui Dominique
de Ségovie, il partit pour l’Espagne dans les derniers
jours de 1218 ; il traversa les Pyrénées au col
de Roncevaux, passa par Pampelune et vint sans
doute à Burgos, présenter au roi de Castille les
bulles pontificales qui mettaient l’Ordre sous la protection
apostolique. Prêchant à chacune de ces
stations, il se rendit ensuite à Ségovie, où il fonda
le premier couvent espagnol de l’Ordre (février
1219). Après avoir placé à la tête de ce monastère
naissant Frère Corbolan, il continua sa route vers
le sud, et vint rejoindre, à Madrid, Pierre de Medina.
Ce dernier exerçait depuis plus d’un an son
apostolat dans cette ville, groupant autour de lui
de nouveaux Frères et inspirant à des femmes
pieuses le désir d’embrasser la vie religieuse. Dominique
acheva ce qui avait été commencé, et il
institua à Madrid un couvent sur le modèle de
celui de Prouille, où des religieuses cloîtrées étaient
confiées à la garde et aux soins des Frères Prêcheurs[140].


[140] Échard, op cit., t. I, p. 18.



Il leur témoigna la même sollicitude qu’à leurs
sœurs de Prouille. Il prit soin lui-même de leur
tracer leur règle de vie dans une lettre que nous a
conservée le cardinal d’Aragon[141]. « Nous nous
réjouissons, leur disait-il, et nous remercions Dieu
de ce qu’il vous a favorisées de cette sainte vocation
et vous a délivrées de la corruption du monde.
Combattez, mes filles, l’antique ennemi du genre
humain, en vous appliquant au jeûne ; car sachez
que nul ne sera couronné s’il n’a pas combattu.
Je veux que dans les lieux claustraux, c’est-à-dire
au réfectoire, au dortoir, à l’oratoire, vous gardiez
le silence, et qu’en toute chose vous observiez la règle.
Que personne ne sorte de son couvent, que personne
n’y entre, si ce n’est l’évêque et les supérieurs
qui y viendraient pour prêcher ou faire la visite
canonique. Ne soyez avares ni de veilles ni de disciplines ;
obéissez à la prieure ; ne perdez pas votre
temps en bavardages. Comme nous ne pouvons
pas vous envoyer des secours temporels, nous nous
garderons de vous imposer la charge de recevoir
des frères ou d’autres personnes… Notre frère
très cher, Fr. Mannès, qui n’a pas mesuré sa
peine pour vous conduire à ce saint état, prendra
toutes les dispositions qui lui paraîtront convenir à
votre vie sainte et religieuse. Nous lui donnons
pouvoir de visiter et de corriger le couvent, et
même, s’il le fallait, de changer la prieure, avec le
consentement de la majorité d’entre vous. »


[141] Arch. de l’Ordre, ms. Ll.



Comme en France et en Italie, les Dominicains
avaient besoin en Espagne d’une maison
d’études. Ce fut la raison d’être du couvent qui
fut fondé, en 1219, auprès de l’Université de Palencia.
Rien ne prouve formellement que saint Dominique
ait présidé à cette création ; mais si l’on
se rappelle qu’il avait fait lui-même ses études
dans les écoles de cette ville, et si l’on rapproche
cette fondation de celles des couvents de Bologne et
de Paris, il est impossible d’y méconnaître l’action
du bienheureux. « Si saint Dominique, dit avec
raison le R. P. Balme, n’a pas été le fondateur immédiat
de ce couvent, il est permis de présumer
que, lors de son voyage dans sa patrie, quelques
mois auparavant, il a été l’inspirateur et le conseiller
de ce projet, pour l’heure où le Seigneur en
rendrait l’exécution possible. »


De retour à Rome, saint Dominique continua à
travailler à la propagation de l’Ordre en Espagne ;
il y fut aidé par un illustre canoniste de l’Université
de Bologne, le Catalan Raymond de Pennafort,
qui devait plus tard revêtir l’habit des Prêcheurs,
gouverner l’Ordre comme Maître général
et en être l’un des premiers saints. A Bologne,
Raymond avait été témoin des merveilles qu’opérait
Réginald ; comme les professeurs de droit, ses collègues,
il avait subi son ascendant, et sa sympathie
était acquise aux Dominicains. Lorsque en
1219, l’évêque de Barcelone, Bérenger de Palou,
passa par Bologne pour se rendre à la cour pontificale,
Raymond lui vanta les mérites de l’Ordre nouveau,
et lui inspira le désir de l’établir dans sa
ville épiscopale. Arrivé à Viterbe, Bérenger obtint
de saint Dominique qu’il lui cédât quelques frères
de Bologne pour la fondation qu’il méditait, et, les
emmenant avec lui et avec Raymond de Pennafort,
il les installa à Barcelone, en décembre 1219. Un
des principaux citoyens de la ville, Pierre de
Gruny, les reçut chez lui et les garda trois ans,
jusqu’à la fondation définitive du couvent, en 1222.


Tandis que saint Dominique était ainsi occupé à
l’extension de l’Ordre en France, en Italie, en Espagne,
son attention était attirée jusque sur les
régions les plus lointaines et les moins connues de
l’Europe. Il avait toujours désiré se consacrer à
l’évangélisation des païens et des barbares, et la
Providence semblait lui fournir les moyens de consacrer
à cette œuvre une part de l’activité de ses
fils spirituels. Transféré par le Saint-Siège à l’archevêché
de Gnesen, l’évêque de Cracovie, Yves
Odrowantz, vint à la cour pontificale, dans les premiers
jours de 1220, pour les affaires de sa promotion.
Il était accompagné de ses deux neveux, Hyacinthe
et Ceslas, chanoines de Cracovie, et de deux
gentilshommes, Hermann le Teutonique et Henri de
Moravie. Après avoir pris congé du Pape à Viterbe,
il se rendit à Rome pour accomplir, avec les siens,
son pèlerinage au tombeau des Apôtres. C’est alors
qu’il fit la connaissance de saint Dominique et de son
Ordre, pendant que s’opérait la réforme des religieuses
romaines et que se fondaient les couvents
de Saint-Sixte et de Sainte-Sabine.


Or, mieux que personne, Yves Odrowantz pouvait
comprendre l’utilité des Prêcheurs. La Pologne,
dont l’évêque de Cracovie devenait le métropolitain,
était déjà le boulevard du catholicisme
contre les païens et les schismatiques ; les vastes
plaines de Russie se trouvaient sans cesse menacées
par les Tartares idolâtres, et les Finnois, encore
à peu près barbares, peuplaient les rives de la Baltique.
Les chevaliers Teutoniques et les Porte-glaives
guerroyaient contre eux, mais il était chaque
jour plus nécessaire de leur envoyer des missionnaires
catholiques. Yves avait déjà fait appel au
zèle des Prémontrés ; témoin à Rome de la sainteté
de saint Dominique et de ses compagnons, il voulut
s’assurer aussi le concours des Prêcheurs. Il
va trouver le Bienheureux et lui demande des Frères
pour son pays de Pologne. Mais les fondations
de couvents qui s’étaient succédé à de si rares intervalles
depuis deux ans, avaient appauvri les
grands centres de l’Ordre ; quoique nombreux, les
religieux suffisaient à peine aux maisons déjà établies ;
saint Dominique dut l’avouer à l’évêque polonais !
« Toutefois, ajouta-t-il, si vous avez quelques
hommes de bonne volonté, agréables à Dieu
et aptes à être admis dans l’Ordre, je les y recevrai. »
Yves lui en offrit trois qui faisaient partie
de sa maison, Hyacinthe, Ceslas et Hermann le
Teutonique[142]. Dominique les admit, leur donna
l’habit de l’Ordre, et lorsqu’ils furent formés à
l’humilité, à la charité et aux saintes observances,
il les reçut à la profession. Hyacinthe et ses compagnons
quittèrent Rome, vers le mois d’avril 1220,
et retournant en Pologne, ils prêchèrent, pendant
plusieurs mois, en Carinthie où leur parole suscita
de nouvelles vocations. Ils fondèrent à Friesach un
couvent qui fut placé sous la direction d’Hermann ;
Hyacinthe traversa l’Autriche, la Moravie et la
Silésie, et rentra à Cracovie à la fin de 1220.


[142] Stanislas de Cracovie, chroniqueur du quatorzième siècle,
auquel nous empruntons ce récit, oublie Henri de Cracovie,
qui entra dans l’Ordre avec les trois autres.


Cf. sur Stanislas de Cracovie (mort en 1350), Quétif et
Échard, op. cit., t. I., p. 632.



Ses sermons y obtinrent un tel succès que, bientôt,
les chanoines et les magistrats de la ville s’entendirent
avec le nouvel évêque pour donner aux Prêcheurs
l’église de la Trinité et les moyens de construire
à côté d’elle un grand monastère. Dès lors,
le couvent de Cracovie devint le centre des missions
dominicaines dans les pays slaves. Du vivant même
de saint Dominique, Ceslas le quitta, pour aller
établir un couvent à Prague, et d’autres colonies
monastiques furent envoyées de la Trinité à Sandomir,
dans la petite Pologne, à Plocko, sur la
Vistule, et même en Danemark et en Russie.
« Hyacinthe, avant de mourir, planta jusque dans
Kiew les tentes dominicaines, sous les yeux des
schismatiques grecs, et au bruit des invasions
tartares[143]. »


[143] Lacordaire, op. cit., p. 197.



Enfin, dans le second chapitre général qu’il tint,
quelques mois avant sa mort, le 30 mai 1221,
saint Dominique envoya plusieurs de ses Frères en
Hongrie et en Grande-Bretagne. C’est dans les steppes
du Danube et du Dniéper, que vivaient ces Cumans
païens, qu’il avait désiré convertir, quand il
accompagnait à Rome son évêque, Didace. A Bologne,
il trouva l’homme que sa naissance désignait
pour une pareille œuvre. Il y avait, parmi les maîtres
de l’Université, un Hongrois nommé Paul.
Sa réputation était déjà solidement établie, lorsque,
touché par les prédications de saint Dominique,
il quitta le monde et demanda l’habit de Prêcheur.
Il fut envoyé aussitôt en Hongrie avec le
Frère Sadoc et trois autres religieux. Ses prédications
portèrent beaucoup de fruits, et bientôt il put
élever deux monastères, l’un à Vesprim pour des
religieuses, qui suivirent la règle de Prouille et de
Saint-Sixte ; l’autre à Albe Royale pour des Frères.
En peu de temps, le nombre des professions fut
tel que le couvent d’Albe devint un centre de missions,
et qu’il remplit pour les peuples païens ou
schismatiques du sud-est de l’Europe, le même
rôle que celui de Cracovie pour ceux du nord-est. De
là, partirent, dès 1222, des missionnaires qui allèrent
prêcher l’Évangile en Transylvanie, Serbie,
Valachie, et jusque chez les Cumans qui vivaient, à
l’état nomade, sur les rives du Dniéper.


Nous avons moins de détails sur l’établissement
de l’Ordre en Angleterre. Au second chapitre
de Bologne, saint Dominique décida d’envoyer
à Cantorbéry douze de ses religieux, sous
la conduite de Gilbert de Frassinet. L’archevêque
de cette ville les reçut avec bienveillance ; sur ses
conseils, ils s’établirent à Oxford, auprès de
l’Université, et y fondèrent leurs écoles de saint
Édouard. La légende a voulu aller plus loin que
l’histoire ; d’après elle, Frère Laurent d’Angleterre,
l’un des premiers compagnons de saint Dominique,
aurait, en 1220, emmené en Grande-Bretagne,
plusieurs Frères de Saint-Jacques de Paris ;
mais nous savons d’autre part d’une manière certaine
que Laurent passa cette année-là à Rome.
Une autre tradition raconte que, pendant son
séjour à Paris, en 1219, saint Dominique se rencontra
avec le roi d’Écosse, Alexandre II, et que
celui-ci lui demanda des religieux pour son
royaume ; malheureusement, elle n’est rapportée
par aucun écrivain contemporain, tandis qu’une
chronique ancienne, ne mentionne, au contraire,
qu’en 1230, l’établissement de l’Ordre en Écosse.


« Par ces deux missions d’Angleterre et de Hongrie,
dit Lacordaire, Dominique avait achevé de
prendre possession de l’Europe. » Il pouvait contempler
son œuvre avec complaisance et croire
qu’elle était bénie de Dieu. Née péniblement, semblant
tout d’abord près d’échouer, la sainte Prédication
s’était brusquement développée. Les quarante
religieux dispersés à travers le monde après
l’assemblée de Prouille avaient fondé, en moins
de quatre ans, plus de soixante couvents. Chef
d’un petit troupeau, en 1217, Dominique était,
en 1221, le Maître général d’un Ordre qui comptait
plus de cinq cents religieux, une centaine
au moins de religieuses, et qui exerçait son action
des plateaux de l’Espagne aux steppes de
Russie, sous les brumes de la Grande-Bretagne
comme sous le ciel radieux de l’Orient. C’était
vraiment un grain de sénevé qui avait germé dans
le Toulousain : il avait donné naissance à un arbre,
dont les ramifications couvraient déjà l’Église
catholique tout entière !





CHAPITRE VI

VOYAGES ET PRÉDICATIONS DE SAINT DOMINIQUE.



En fixant à Rome sa demeure, saint Dominique
n’avait pas renoncé à ses courses apostoliques ; il ne
cessa jamais de prêcher de ville en ville, de bourgade
en bourgade. « Ce grand zélateur des âmes
avait soin du salut de tous ; le jour, la nuit, dans les
églises, dans les maisons, sur les chemins, partout,
il voulait annoncer la parole de Dieu, et il exhortait
ses Frères à ne rien faire autre chose. » — « Par
les chemins, à presque tous ceux qu’il rencontrait, il
proposait de parler de Dieu[144]. » L’administration
de son Ordre rendit d’ailleurs ces voyages encore
plus nécessaires. Ne fallait-il pas, en effet, coordonner
les efforts des Frères dispersés, donner aux
nouveaux couvents l’esprit des premiers, et veiller
partout à la formation des novices ? Avec le sens
pratique qui le caractérisait, le saint comprenait ces
obligations de sa charge, et pour les remplir, il
n’hésita pas à parcourir, de 1217 à sa mort, une
grande partie de l’Europe occidentale.


[144] Actes de Bologne.



Vénéré de ses religieux, conseiller écouté du
Pape, respecté par les princes et les prélats, saint
Dominique observa toujours dans ses voyages la
plus grande simplicité ; il ne changea rien aux habitudes
modestes qu’il tenait de son évêque Didace.
« Lorsqu’il n’était point dans les villes, dit Thierry
d’Apolda, il avait coutume de marcher pieds nus,
quelquefois parmi les pierres et les cailloux, souvent
à travers les ronces et les épines ; parfois ses pieds
en étaient tout ensanglantés, et alors il disait avec
une sainte joie : « Voilà une partie de notre pénitence ! »
Toujours prêt à se charger du fardeau de
ses frères, s’ils eussent voulu le souffrir, il ne permettait
jamais qu’ils portassent eux-mêmes son manteau
et ses livres. Les débordements et les inondations
ne pouvaient l’arrêter. Il descendait de préférence
dans les couvents, se soumettant à la règle de
chacun d’eux, lorsqu’ils n’étaient pas de son Ordre.
S’il n’en trouvait pas sur sa route, il choisissait de
modestes auberges, et il avait soin que personne ne
se doutât de sa qualité. Il était toujours accompagné
d’un de ses Frères qu’il édifiait par ses austérités
et sa piété. « Il se réjouissait dans les tribulations,
raconte Guillaume de Montferrat ; tant
qu’elles duraient, il bénissait Dieu et chantait
l’Ave Maris stella ou le Veni Creator. » Un autre
de ses compagnons, Paul de Venise, déclarait ne
l’avoir jamais vu se départir de sa sérénité, ni dans
les contrariétés, ni dans les contradictions ; « parfois,
ajoutait-il, il allait, par humilité, demander
l’aumône de porte en porte, comme un pauvre. A
Duliolum, tandis qu’il mendiait, on lui donna un
pain entier, il le reçut à genoux ; il jeûnait tous les
jours, mais avait soin que ses Frères fussent bien
servis à cause des fatigues de la route. » — « Il
passait souvent la nuit en prières, déposa Frère
Frugère, dans le procès de canonisation, et ses oraisons
étaient entrecoupées de gémissements[145]. » — « Son
habitude d’être avec Dieu était si puissante,
dit Lacordaire d’après les Actes de Bologne,
qu’il ne levait presque pas les yeux de terre. Jamais
il n’entrait dans la maison où l’hospitalité lui était
accordée, sans avoir été prier à l’église, s’il y en
avait une en ce lieu-là. Après le repas, il se retirait
dans une chambre pour lire l’Évangile de saint
Mathieu ou les Épîtres de saint Paul, qu’il portait
toujours avec lui. Il s’asseyait, ouvrait le livre, faisait
le signe de la croix et lisait attentivement. Mais
bientôt, la parole divine le mettait hors de lui. Il
faisait des gestes comme s’il eût parlé avec quelqu’un ;
il paraissait écouter, disputer, lutter ; il souriait
et pleurait tour à tour ; il regardait fixement,
puis baissait les yeux, puis se parlait bas, puis se
frappait la poitrine. Il passait incessamment de la
lecture à la prière, de la méditation à la contemplation ;
de temps en temps, il baisait le livre avec
amour, comme pour le remercier du bonheur qu’il
lui donnait, et s’enfonçant de plus en plus dans ces
saintes délices, il se couvrait le visage de ses mains
ou de son capuce. »


[145] Tous ces traits sont empruntés aux Actes de Bologne
qu’ont publiés les Bollandistes.



Dans la plupart des villes qu’il traversait, il prêchait
au peuple, soit dans les églises, soit sur les
places publiques et les carrefours, et son éloquence
était si pathétique qu’elle tirait des larmes
aux auditeurs. Il apportait un soin vigilant à l’inspection
des couvents de son Ordre ; il avait, avec
les prieurs de chacun d’eux de longues conférences
où il se faisait exactement renseigner sur l’état de
la maison. Aux religieux, il prêchait, par son
exemple, l’amour et l’observation stricte de la
règle, et il la leur expliquait dans des entretiens
familiers. « A son arrivée dans un monastère, rapporte
Frère Ventura, il ne prenait pas de repos,
comme font tant d’autres ; il convoquait les religieux,
leur parlait de Dieu, et leur donnait de
grands encouragements. » (Actes de Bologne.) Il
ne négligeait pas les affaires temporelles ; quoiqu’il
aimât la pauvreté volontaire et voulût la faire
aimer à ses Frères, il ne laissait pas de s’intéresser
à toutes les questions matérielles qui pouvaient
promouvoir le bien spirituel d’un couvent ou de
l’Ordre tout entier. Il profitait de son passage dans
chacune de ses maisons pour apaiser les conflits,
régler les difficultés, confirmer les transactions et
les contrats négociés avec les prélats, les princes
ou même les simples particuliers. Et après avoir
ainsi rempli ses devoirs de religieux et de Maître
de l’Ordre, il se retirait dans sa cellule pour y
recevoir la discipline ; « il se la faisait donner
avec une triple chaîne de fer, dit Frère Ventura ;
je le tiens des religieux auxquels il demandait ce
service. »


Huit mois à peine après son installation à Rome,
saint Dominique sentit la nécessité de visiter les
couvents qui venaient de se fonder. Il partit de
Saint-Sixte, vers la fin d’octobre 1218, pour passer
les fêtes de la Toussaint auprès de ses Frères de Bologne.
Datant de quelques mois à peine, ce couvent
avait besoin des conseils et des instructions du
Maître ; saint Dominique les lui prodigua dans le
court séjour qu’il y fit. Il en repartit avec Frère
Dominique de Ségovie et arriva bientôt à Prouille,
à Fanjeaux et dans les lieux qui avaient eu les prémices
de son apostolat.


Le monastère de Prouille traversait des épreuves
qui réclamaient la présence de son fondateur. Le
prieur qui lui avait été donné, en septembre 1217,
venait de mourir, noyé dans les eaux du torrent
le Blau. Simon de Montfort, le protecteur dévoué
des religieuses, avait été tué quelques mois auparavant,
sous les murs de Toulouse, et les hérétiques
faisaient chaque jour des progrès menaçants.
Enfin, Alboin, abbé de saint Hilaire, contestait
au couvent la donation de l’église de Saint-Martin
de Limoux, que lui avait faite, en 1209,
l’archevêque de Narbonne, Bérenger, et par la violence,
il venait d’en expulser les représentants des
Sœurs. Saint Dominique ne se troubla pas : il conféra
à Guillaume Claret la dignité de prieur et le
chargea de demander à l’archevêque de Narbonne
la confirmation de la donation de Saint-Martin. Ce
fut à Prouille qu’il décida la création du couvent
des Prêcheurs de Lyon. Dans les premiers jours de
décembre 1218, il envoya dans cette ville deux
Frères, Arnaud de Toulouse dont la confiance en
Dieu était aussi inépuisable que le zèle, et Romée
de Llivia, « religieux simple dans ses habitudes,
humble dans son maintien, d’un abord gracieux,
d’une douceur de miel dans ses discours, bon et
affable pour le prochain[146] ». Bien accueilli par l’archevêque
Réginald de Forez et le doyen du Chapitre,
ils fondèrent à Fourvières l’un des plus importants
monastères de l’Ordre.


[146] Échard, t. I, p. 160.



Peu de jours après, saint Dominique partit pour
l’Espagne ; il allait revoir sa patrie, après une
absence de près de quinze ans. Dans chaque
ville qu’il traversait, il prêchait, et sa parole était
souvent confirmée par des miracles. A Ségovie[147],
où il se trouvait aux environs de Noël 1218, ses
prières attirèrent sur la campagne aride une pluie
ardemment désirée. Une autre fois, sa tunique
sauva d’un incendie le petit trésor de son hôtesse.
« Comme il n’y avait pas encore de couvent de
l’Ordre dans cette ville, raconte Gérard de Frachet,
le serviteur de Dieu avait, pendant quelque
temps, pris logement chez une pauvre femme. Un
jour, le Saint ayant trouvé un cilice très rude et
piquant, tout à fait à son goût, quitte aussitôt
la tunique d’étoffe grossière dont il s’était momentanément
servi. Son hôtesse la recueille aussitôt
avec dévotion, la dépose dans un coffre avec
ce qu’elle a de plus précieux, et la garde plus soigneusement
que si c’eût été la pourpre d’un roi.
Or il advint qu’un jour, pendant qu’elle était sortie,
le feu qu’elle avait omis d’éteindre, gagna sa
chambre et en consuma tous les meubles, hormis
le coffre de bois où était la tunique du Saint. Le
coffre ne brûla pas, il ne fut pas même noirci par la
fumée. A son retour, stupéfaite d’un si grand miracle,
la femme rendit grâce d’abord à Dieu, puis à
son hôte, le bienheureux Dominique, dont la tunique
avait préservé de l’incendie tout son petit avoir
enfermé dans cette cassette. » Avant de quitter définitivement
sa patrie, Dominique alla visiter les lieux
où il avait passé les premières années de sa vie : Gumiel
d’Izan, où il avait été élevé par son oncle l’archiprêtre ;
Osma, où il avait été chanoine, et où la
tradition rapporte qu’il fonda un monastère de
femmes[148].


[147] Ce fut pendant ce séjour qu’il fonda les couvents de
Madrid et de Ségovie, et prépara la création de celui de
Palencia.



[148] Malgré la sécheresse d’un développement de ce genre,
nous avons tenu à dresser l’itinéraire de saint Dominique de
1218 à 1221, car on ne saurait mieux faire pour donner une
idée de l’activité qu’il montra, pendant les dernières années
de sa vie. Nous l’avons dressé surtout d’après les actes publiés
par le R. P. Balme dans son Cartulaire de saint Dominique.



Il traversa de nouveau les Pyrénées, vers la fin
de mars 1219 ; car, aux environs des fêtes de Pâques,
il était à Toulouse, où il retrouvait son fidèle
ami, l’un des premiers protecteurs de son œuvre,
l’évêque Foulques. Il passa quelque temps auprès
de ses religieux de Saint-Romain prêchant dans
leur église ; mais il s’y fit un tel concours de peuple
qu’elle devint tout à fait insuffisante, et qu’il fallut
transférer la prédication dans le plus vaste édifice
de la ville, la cathédrale Saint-Étienne. Il est probable
que de Toulouse, le Bienheureux alla visiter
encore une fois « les filles aînées de l’Ordre », les
Sœurs de Prouille ; car, avec son retour dans le Toulousain
coïncide le règlement de l’affaire de Saint-Martin :
jugeant au nom de son métropolitain l’archevêque
de Narbonne, Bernard de Rochefort,
évêque de Carcassonne, fit restituer aux Sœurs l’église
de Limoux, le 13 avril 1219[149].


[149] Balme, op. cit., t. II, p. 275.



Le Saint avait hâte de visiter la maison de Saint-Jacques
de Paris, qui se développait si rapidement,
et sur laquelle il comptait tant pour l’extension
de l’Ordre. Il prit pour compagnon de route
Bertrand de Garrigue, « l’émule de sa sainteté et de
sa dévotion », et il partit après les fêtes de Pâques.
Dans ses voyages, raconte Étienne de Salagnac[150],
« le bienheureux Père visitait fréquemment et volontiers
les lieux de prière et les reliques des
saints ; il n’y passait pas comme un nuage sans
pluie, mais souvent, pour prolonger ses oraisons,
au jour il ajoutait la nuit. Sur la route de Toulouse
à Paris, il rencontra un centre de pèlerinage alors
universellement fréquenté, le sanctuaire de Notre-Dame
de Rocamadour ; il s’y arrêta, y passa une
nuit en prières, et se remit en route le lendemain,
récitant par le chemin, avec son compagnon, les
psaumes et les litanies… Toujours à pied, il se dirigea
de là sur Orléans, en compagnie de pèlerins allemands,
qui revenaient, eux aussi, de Rocamadour.
« En un certain endroit[151], raconte Gérard de Frachet,
ces étrangers les invitent généreusement à
partager leur nourriture, et il en est de même pendant
quatre jours consécutifs. Sur la route, le Bienheureux
dit à son compagnon : « Frère Bertrand,
j’ai sur la conscience de voir que nous moissonnions
le temporel de ces pèlerins, sans pouvoir
semer en eux le spirituel. Si donc vous le voulez,
mettons-nous à genoux, et demandons à Dieu la
grace d’entendre et de parler leur langue, afin que
nous leur prêchions le Seigneur Jésus. » Aussitôt,
ils le font, et à la grande surprise de tous, ils se
mettent à parler distinctement allemand, de telle
sorte que, pendant quatre autres jours, marchant
ensemble, ils s’entretinrent du Seigneur Jésus. A
Orléans, les pèlerins suivirent la route de Chartres
et laissèrent Dominique et Bertrand sur celle de
Paris, après avoir pris congé d’eux et s’être recommandés
à leurs prières. Le lendemain, le bienheureux
Père dit à son compagnon : « Voici que nous
arrivons à Paris ; si les Frères apprennent le miracle
que le Seigneur a fait, ils nous regarderont
comme des saints, tandis que nous ne sommes que
des pécheurs ; et s’il vient aux oreilles des gens du
monde, notre humilité courra de grands risques ;
c’est pourquoi, je vous défends d’en parler à personne
avant ma mort. » Frère Bertrand lui obéit ;
mais, après sa mort, il en fit la confidence à de
pieux Frères.


[150] Balme, op. cit., t. II, p. 286.



[151] Gérard de Frachet, Vitæ fratrum (éd. Cormier), p. 59 ;
cité par le P. Balme et Lacordaire.



Arrivé au couvent de Saint-Jacques, en juin
1219, Dominique y trouva plus de trente religieux,
réunis sous la direction de Mathieu de France et de
Michel de Fabra. Il présida à de nouvelles professions.
Il reçut Guillaume de Montferrat, qu’il
avait précédemment rencontré à Rome chez le
cardinal Hugolin, et qui, après avoir étudié à l’Université
de Paris, venait lui demander l’habit
des Prêcheurs ; Henri le Teutonique, qui, poussé
dans l’Ordre par une vision surnaturelle, devait
plus tard se consacrer à la controverse contre les
Juifs et aux missions d’outre-mer. A Saint-Jacques,
comme dans tous les couvents où il s’arrêtait,
Dominique donna des conférences aux religieux
et aux novices ; les étudiants étaient admis
à celles du soir ou de l’après-midi. Dans l’une
d’elles, il leur raconta l’entrée dans l’Ordre de
leur ancien professeur, le bienheureux Réginald.
Parmi les jeunes gens qui les suivirent, il faut mentionner
Jourdain de Saxe. Maître ès arts, bachelier
en théologie, sous-diacre, il poursuivait ses études à
l’Université. Il ne tarda pas à subir l’ascendant de
saint Dominique et à se placer sous sa direction spirituelle ;
il voulut, raconta-t-il plus tard, se confesser
à lui, et, sur ses conseils, il reçut le diaconat. Il
devait, au carême suivant (mars 1220), recevoir
l’habit des Prêcheurs, et succéder, bientôt après,
au Bienheureux, dans la charge de Maître général.


Ce fut pendant le séjour de saint Dominique à Paris,
et sans doute d’après ses ordres, que les religieux
de Saint-Jacques essaimèrent pour aller à Limoges,
Reims, Metz, Poitiers, Orléans, fonder de
nouveaux couvents. Pierre Seila reçut formellement
de lui la mission de propager l’Ordre à Limoges : « Il
allègue son ignorance, la pénurie de livres où il se
trouve, puisqu’il ne possède qu’un cahier des Homélies
de saint Grégoire : « Va, mon fils, va avec
confiance, lui répond le Maître. Deux fois par jour,
tu me seras présent devant Dieu. N’hésite pas, tu
gagneras au Seigneur bien des âmes, et tu produiras
beaucoup de fruits. » C’est avec la même confiance
que, deux ans plus tôt, le Saint avait procédé,
à Prouille, à la dispersion de ses religieux.


Après un séjour de plusieurs semaines à Paris,
il prit pour compagnon de route Guillaume de
Montferrat et le convers Frère Jean, et repartit
pour l’Italie. Il est assez difficile de préciser l’itinéraire
que suivirent à pied les voyageurs ; d’après
certaines traditions, ils se seraient arrêtés à Châtillon-sur-Seine
et à Avignon, longeant ainsi les
vallées de la Seine, de la Saône et du Rhône, pour
passer dans celle du Pô par le mont Genèvre. Un
récit de Gérard de Frachet mentionne, au contraire,
la traversée des Alpes lombardes, ce qui suppose
un trajet par Genève, l’abbaye de Saint-Maurice,
le Simplon et la vallée du Tessin. Des traditions
locales rapportent à ce voyage de saint Dominique
la fondation de plusieurs couvents piémontais ou
lombards ; en particulier de ceux d’Asti et de Bergame.
Ce qu’il y a de certain, c’est qu’il passa
quelques jours à Milan, où il reçut, encore une fois,
l’hospitalité des chanoines de Saint-Nazaire. Selon
son habitude, il profita de ce court séjour pour
prêcher, et il gagna à son Ordre trois jurisconsultes
de grand mérite, Amizo de Solaro, Guy de Sesto
et Roger de Merato.


De Milan, saint Dominique se rendit à Bologne,
où il parvint, en juillet 1219[152], huit mois après
l’avoir quittée pour la France et l’Espagne. Il y
resta assez longtemps pour former les religieux
qu’il destinait à de nouvelles fondations, et après
les avoir dispersés en Lombardie, à Milan, Bergame,
Asti, Vérone, Florence, et Plaisance, il
se rendit à Viterbe, à la cour pontificale. Après un
court séjour à Florence, dont il visita le couvent,
de date récente, et où il reçut de nouvelles professions,
il arriva auprès du Pape, au mois de
novembre 1219. Honorius III lui témoigna sa
bienveillance accoutumée, lui donnant, le 15 novembre,
de nouvelles bulles pour l’extension de
l’Ordre en Espagne, tranchant au profit des Prêcheurs
le conflit qui s’était élevé à Paris entre le
chapitre de Notre-Dame et le couvent de Saint-Jacques
(1er décembre-11 décembre 1219) ; leur
confirmant, à Rome, la possession de l’église Saint-Sixte
(17 décembre), et félicitant par des lettres
chaleureuses tous ceux qui, à Bologne, à Paris,
en Espagne, favorisaient les fondations dominicaines
(février-mars 1220). De Viterbe, saint Dominique
alla à Rome, aux approches des fêtes de
Noël 1219, pour préparer le transfert des religieux
à Sainte-Sabine ; il revint, au commencement
de mai 1220, à Viterbe, où le Pape lui donna des
lettres de recommandation pour l’archevêque de
Tarragone, et, vers le 12 mai, se dirigea sur Bologne,
où il allait présider le chapitre général,
convoqué pour les fêtes de la Pentecôte.


[152] Ce fait, absolument certain, démontre la fausseté de la
tradition rapportée par Wadding (Annales Fratrum Minorum,
an. 1219) d’après laquelle saint Dominique se serait rencontré,
encore une fois, avec saint François, au Chapitre franciscain
des Nattes, tenu à la Portioncule, près d’Assise, pendant
les fêtes de la Pentecôte 1219.



Cette importante assemblée retint le Saint dans
la ville pendant la fin de mai et les premiers jours
de juin ; elle le laissa ressaisi plus que jamais
par la fièvre de la prédication. La Lombardie
lui offrait un champ d’action aussi vaste qu’autrefois
le Languedoc. En la parcourant, à son
retour de France, il s’était effrayé des progrès
qu’y avaient faits l’hérésie et l’indifférence religieuse.
La richesse de ses villes, en développant le
luxe, alimentait aussi les mauvaises mœurs ; par
Venise et les autres ports de l’Adriatique, elle
recevait, en même temps que les denrées, les doctrines
hétérodoxes de l’Orient. Enfin, depuis déjà
plusieurs siècles, les grandes cités du nord de l’Italie
avaient témoigné de la méfiance contre l’autorité
pontificale, soit lorsque les archevêques de
Milan s’étaient élevés contre les réformes, cependant
si nécessaires, de Grégoire VII ; soit lorsque de
Brescia étaient parties les protestations irritées
d’Arnaud contre le pouvoir temporel des Papes et
des évêques. L’hérésie des Cathares et des Patarins
s’était développée dans ces grands centres ; c’était
là que les Parfaits et les faidis du comté de Toulouse
venaient prendre leurs inspirations. Les registres
de l’inquisition toulousaine de la première
moitié du treizième siècle mentionnent des relations
continues entre les Manichéens de France et
ceux de Lombardie.


Après avoir employé dix ans de sa jeunesse à
combattre les Albigeois, saint Dominique voulut
consacrer son âge mûr à prêcher la vérité aux hérétiques
lombards, surtout lorsque le Chapitre général
lui eut donné la conviction que son Ordre était définitivement
établi et organisé. Il dut faire part de ses
projets au Pape, avant son départ pour Bologne ;
car, le 12 mai 1220, Honorius III écrivait à ce sujet
une lettre dont saint Dominique était certainement
l’inspirateur. Il ordonnait à plusieurs religieux
des abbayes ou prieurés de Saint-Victor, de
Sillia, de Mansu, de Flore, de Vallombreuse, et
d’Aquila, de se livrer à la prédication dans les
différentes provinces de l’Italie, sous la direction du
Maître général des Prêcheurs[153]. « Puisqu’il estime,
leur écrivait-il, que vous obtiendrez d’excellents
fruits, en utilisant, au profit du prochain, la grâce de
prédication que la Providence vous a départie,
nous vous mandons et vous ordonnons d’aller avec
ce même Dominique annoncer la parole de Dieu à
qui il jugera expédient, afin qu’à la lumière de la
vérité, que vous leur prêcherez, les égarés en reprennent
le droit chemin… Nous vous donnons au
dit Frère pour que vous soyez, sous l’habit propre
de votre Ordre, ses coopérateurs dans le ministère
de la divine parole. »


[153] Balme, op. cit., t. III (sous presse).



Honorius III voulait donc créer pour l’Italie, sous
la direction de saint Dominique, une grande mission
analogue à celle que les abbés cisterciens avaient
organisée dans le Languedoc, en 1204. Malheureusement,
ce plan resta à l’état de projet. Du moins,
le Maître général des Prêcheurs chercha-t-il à le
mettre à exécution avec le seul concours de ses Frères.
Après le Chapitre de Bologne, il partit pour la
Lombardie, emmenant plusieurs de ses religieux, et
il consacra à l’évangélisation de ces pays l’effort de
la dernière année de sa vie. Nous le trouvons à Milan,
le 11 juin, fête de saint Barnabé ; il y fut retenu par
des accès de fièvre. A peine guéri, il parcourut successivement
le Parmesan, Modène, où il reçut dans
l’Ordre Albert Bosquet, Mantoue, Vérone, Padoue,
où il donna l’habit à Jean de Vicence, Crémone, où
il se rencontra avec son émule et ami saint François.


Il alla passer à son couvent de Bologne les fêtes
de l’Assomption, et il trouva l’occasion de donner
à ses religieux une nouvelle leçon sur l’esprit de
pauvreté. En son absence, le procureur, Frère
Raoul, avait voulu agrandir les cellules qu’il trouvait,
d’ailleurs avec raison, incommodes et insuffisantes ;
il les avait fait élever d’une coudée.
Lorsque, à son retour, Dominique vit ce changement,
il en fut scandalisé ; il reprit sévèrement le
procureur et les autres religieux, et leur dit en
pleurant : « Hélas ! êtes-vous si pressés de quitter
la pauvreté et d’édifier de magnifiques palais ! » Sur
son ordre, les travaux furent arrêtés, et ils restèrent
inachevés jusqu’à sa mort[154].


[154] Actes de Bologne.



Vers la fin du mois d’août, il reprit ses prédications
dans les Romagnes et en Lombardie. Il visita
tour à tour Forli, Faenza, Brescia, Bergame, et il
fit un nouveau séjour à Florence, où ses sermons
dans l’église Saint-Gal produisirent de nombreux
fruits. Nous avons peu de détails authentiques sur
ces missions. Le confesseur de sainte Catherine de
Sienne, Raymond de Capoue, écrivait, à la fin du
quatorzième siècle, que plus de cent mille hérétiques
furent convertis par les enseignements et les
miracles du saint, et que ce fut démontré dans le
procès de canonisation. Ce témoignage, d’un âge
postérieur, est le seul qui nous rapporte des résultats
aussi merveilleux.


De Florence, saint Dominique retourna à Rome.
Il y arriva au commencement de décembre 1220
et y resta jusqu’aux premiers jours de mai 1221.
Comme toujours, il profita de la faveur pontificale
pour consolider encore l’Ordre des Prêcheurs, en
lui obtenant de nouveaux privilèges, et pour assurer
la perpétuité des couvents romains. Trois bulles
consécutives, datées du 18 janvier, du 4 février et
du 29 mars, recommandèrent de nouveau les Dominicains
aux prélats de l’Église universelle. La dernière
mérite une mention spéciale, parce qu’elle
nous prouve la faveur croissante dont jouissaient les
Prêcheurs auprès des peuples. Le Pape était obligé
de dénoncer les personnes qui, pour capter la confiance
des fidèles, feignaient d’appartenir à l’Ordre :
« parce que le vice prend quelquefois les dehors
de la vertu, et que l’ange des ténèbres se transfigure
souvent en ange de lumière, nous vous avertissons
et vous ordonnons par ces présentes, que, si des
inconnus, se disant faussement de l’Ordre des Frères
Prêcheurs, sous prétexte de vous annoncer la parole
de Dieu, viennent faire parmi vous des quêtes,
qui tournent au préjudice ou au déshonneur des
vrais apôtres de la pauvreté, vous ayez soin de les
faire arrêter et sévèrement punir comme imposteurs[155]. »


[155] Cartulaire de saint Dominique, t. III (sous presse).



A Rome, saint Dominique rencontra l’ami des
premiers temps, l’évêque de Toulouse, Foulques.
« Combien dut être douce la conversation de ces
deux hommes ! dit à ce sujet Lacordaire. Dieu avait
couronné par un succès inouï tant de vœux saints
qu’ils avaient formés ensemble ; ils voyaient l’office
de la prédication relevé dans l’Église par un Ordre
religieux, déjà répandu d’un bout de l’Europe à l’autre,
eux qui avaient parlé tant de fois de la nécessité
de rétablir l’apostolat ! La part qu’ils avaient eue à
ce grand ouvrage ne les tentait point d’orgueil, mais
ils sentaient avec plus de joie la gloire de l’Église,
parce qu’ils avaient senti ses maux avec plus de
douleur[156]. » Ils profitèrent du hasard qui les avait
réunis, pour terminer à l’amiable le désaccord qui
s’était élevé entre eux au sujet des dîmes ; saint
Dominique renonça à celles que Foulques lui avait
jadis données, et, en échange, Foulques céda à l’Ordre
l’église de Notre-Dame de Fanjeaux, qui dans
la suite fut assignée au monastère de Prouille
(17 avril 1221).


[156] Vie de saint Dominique, p. 287.



En même temps, le Bienheureux veillait aux intérêts
de ses chères religieuses romaines. A sa requête,
Honorius III, par une bulle du 25 avril 1221,
réunit au monastère de Saint-Sixte les biens de
Sainte-Marie au delà du Tibre, de Sainte-Bibiane
et de tous les couvents dont les sœurs avaient été
transférées à Saint-Sixte. D’autre part, Dominique
recueillit pour elles d’importantes aumônes ; un
riche Romain, maître Cencius Rampazoli, leur abandonna,
par son intermédiaire une somme de mille
quatre-vingt-dix livres[157].


[157] Bollandistes, Acta SS., 4 août.



Cependant, le second chapitre général de l’Ordre
devait se réunir, comme l’année précédente, à Bologne,
pendant les fêtes de la Pentecôte (30 mai
1221). Saint Dominique s’y rendit pour présider
aux travaux de l’assemblée. Il fit encore un voyage,
en juin 1221, pour aller retrouver à Venise le cardinal
Hugolin. Ce fut le dernier ; de retour à Bologne,
il sentit les atteintes de la maladie qui devait
mettre fin à la fois à son activité et à sa vie.





CHAPITRE VII

ORGANISATION DE L’ORDRE DOMINICAIN.



Il serait difficile d’imaginer un temps plus rempli
que les quatre dernières années de saint Dominique
(1218-1221). Voyages, fondations et visites de monastères,
prédications, négociations avec le Pape, les
prélats et les princes, envois de missionnaires dans
les régions les plus lointaines, occupaient successivement,
et souvent à la fois, son zèle infatigable. On
se demande comment un seul homme pouvait faire
face à des soucis si nombreux et si variés ; et cependant,
à ces multiples occupations, il faut ajouter
celles que donnèrent au Saint l’événement capital
de chacune de ses deux dernières années, la tenue
des Chapitres généraux de 1220 et de 1221.


En se dispersant après l’assemblée de Prouille,
en août 1217, les religieux n’avaient d’autre règle
que celle de saint Augustin, à laquelle étaient venues
se joindre les ordonnances particulières édictées
par saint Dominique selon les circonstances. Mais,
à mesure que l’Ordre grandissait, se faisait sentir
le besoin de lui donner une constitution générale,
en coordonnant tous ces règlements épars. Sur plusieurs
points, de graves divergences s’élevaient entre
les Frères ; il était urgent, pour éviter toute division,
de faire trancher ces difficultés par une assemblée
souveraine. Malgré les pleins pouvoirs qu’il
avait reçus du Saint-Siège, le Bienheureux ne
voulut pas légiférer sans ses frères ; et ce fut
afin de prendre leurs conseils qu’il les convoqua
en assemblée générale, à Bologne, pour le jour
de la Pentecôte 1220. Aucun texte ne nous donne
le nom des Pères qui prirent part à ces premières
grandes assises de l’Ordre ; il est probable que chaque
couvent envoya le prieur, assisté de l’un de ses
religieux. Revêtu depuis peu de temps de l’habit
dominicain, Jourdain de Saxe y représenta avec
Mathieu de France, sans doute, la maison de Paris.


La première séance fut marquée par une scène des
plus émouvantes. « Les Frères étaient à peine réunis,
raconte Thierry d’Apolda[158], que le serviteur
du Christ, Dominique, leur dit : « Je suis un religieux
relâché et inutile, je mérite d’être déposé. »
Et ainsi s’humilia devant tous celui qui les dépassait
tous par sa sainteté et son autorité. Comme ils
ne voulurent pas accepter cette abdication, il décida,
avec leur consentement, que désormais on choisirait
des définiteurs, qui seraient revêtus de pleins pouvoirs
sur l’Ordre, pendant la durée du Chapitre. »
Dès qu’ils furent nommés, le Maître général s’effaça
devant eux : « tant que dura l’assemblée, il fut
comme l’un de ses frères, ne restant le premier que
pour l’abstinence, les veilles, les jeûnes, les macérations,
ne s’élevant au-dessus de tous que par la
sainteté et l’humilité. »


[158] Bolland., Acta SS., 4 août.



Nous ne savons presque rien sur les délibérations
de ce Chapitre. Nous ne possédons pas même les
constitutions qui y furent votées. Les plus anciennes
que nous ayons, sont celles qui furent promulguées,
en 1228, par Jourdain de Saxe, et revisées, plus tard,
par saint Raymond de Pennafort. Cependant, si
nous en croyons l’historien dominicain Bernard
Gui, la plupart des observances de l’Ordre furent
réglées dès 1220[159].


[159] « Multa etiam fuerunt statuta ibidem, quae usque hodie
in Ordine observantur. » (Martène, Amplissima collectio,
t. VI, p. 403.)



Elles n’étaient pas nouvelles de tous points. Outre
qu’elles étaient inspirées par la règle de saint Augustin,
elles rappelaient aussi celles de plusieurs grands
Ordres religieux, que les circonstances avaient
fait connaître à saint Dominique. Déjà Humbert de
Romans signalait, vers 1240, les emprunts faits par
les Prêcheurs aux constitutions des Prémontrés :
« Rien n’est plus juste, ajoutait-il, et plus opportun
que cette préférence ; car les Prémontrés ont réformé
et perfectionné la règle de saint Augustin,
comme les Cisterciens celle de saint Benoît. Ils sont
dans cet Ordre au premier rang, par l’austérité de
leur vie, la beauté des observances, le gouvernement
d’une multitude de Frères au moyen de Chapitres
généraux et de visites canoniques. De là vient
que le Bienheureux Père Dominique et les siens,
n’ayant pu obtenir du Souverain Pontife la règle
stricte et nouvelle qu’ils avaient désirée dans leur
ferveur, se décidèrent à emprunter aux institutions
de saint Norbert tout ce qu’ils y découvrirent d’austère,
de beau, de discret, tout ce qu’ils estimèrent
conforme à leur but[160]. » Les Us et coutumes de
Cluny et les institutions cisterciennes fournirent
aussi quelques traits à la règle dominicaine.


[160] Cf. dans le Cartulaire de saint Dominique, t. II, p. 23,
la comparaison intéressante qu’établit le R. P. Balme entre
les Constitutions des Prémontrés et celle des Dominicains.



Avant de procéder à sa rédaction, saint Dominique
voulut préserver les religieux contre une
observance judaïque de ses prescriptions, faisant
ainsi preuve d’une réelle largeur d’esprit. « Le
Bienheureux Dominique, dans le Chapitre de Bologne,
pour la consolation des Frères faibles et
pusillanimes, déclara que même les règles n’obligent
pas toujours jusqu’au péché, et que s’il
croyait qu’il en fût ainsi, il voudrait aller par tous
les cloîtres les lacérer toutes avec son couteau » ;
et Maître Humbert ajoutait : « C’est le Frère
qui l’a entendu de la bouche du Saint, qui me l’a
répété[161]. » Cependant, nous savons combien saint
Dominique aimait la régularité, et avec quels scrupules
il observait lui-même les constitutions de
son Ordre !


[161] Ibidem, t. II, p. 20.



Un texte liturgique de l’Office de saint Dominique
résume à merveille l’esprit de sa règle :
« Virum canonicum auget in apostolum : il a voulu
élever le chanoine à la dignité et aux fonctions
d’apôtre. » Cherchant de son côté à définir son Ordre,
Étienne de Salagnac arrivait à cette conclusion
que le vrai Dominicain est « chanoine par sa profession,
moine par l’austérité de sa vie, apôtre par
l’office de la prédication ».


Chanoines réguliers, les Prêcheurs l’étaient
par leurs observances religieuses. Saint Dominique
tenait à leur présence au chœur ; Étienne d’Espagne,
dans sa déposition, nous le montre « assistant
à l’office avec eux, et allant de chaque côté du
chœur, pour les exciter à chanter à pleine voix et
dévotement[162] ». « Aussitôt éveillés, les Frères, en se
levant, se mettront à réciter ensemble les Matines
de la Très Sainte Vierge, selon le temps, et ensuite,
ils iront au chœur. » C’est également au chœur
que devaient se dire publiquement les différentes
Heures canoniales, depuis les Matines, qui étaient
chantées la nuit, jusqu’aux Complies, qui étaient
immédiatement suivies du coucher ; au chœur, que
devait se célébrer la messe conventuelle, distincte
des messes privées, dites par chacun des religieux
prêtres. D’ailleurs, ces prières communes ne dispensaient
pas des « saintes méditations et des prières intimes
qu’il convient de propager, et dont on ne
doit jamais se relâcher ; car une telle dévotion est le
signe manifeste de la sainteté. » Pour les provoquer,
dit Galvano Fiamma[163], « il y avait dans chaque
cellule les images de la bienheureuse Vierge et du
Crucifix, afin que, priant, occupés à l’étude ou se
reposant, les religieux pussent les contempler et en
être vus d’un regard miséricordieux ; car l’image
du divin Crucifié est le livre de vie ouvert, sur lequel
il nous faut souvent lever les yeux et d’où
nous viendra le secours d’en haut. »


[162] Actes de Bologne.



[163] Balme, op. cit., t. II, p. 23 et suiv.



Moines, les Prêcheurs l’étaient par leurs trois
vœux de chasteté, d’obéissance et de pauvreté.
Saint Dominique tenait beaucoup à la pratique du
premier ; il était sévère pour les religieux dont la
pureté pouvait être menacée par l’ombre d’une
tentation ; par de rudes disciplines, il chassait victorieusement
de leur corps le démon impudique.
Il veilla, avec le même zèle, à maintenir dans l’Ordre
l’habitude de l’obéissance, et il y réussit facilement,
grâce à l’ascendant irrésistible que lui donnaient
son caractère et sa sainteté. Mais par-dessus tout, il
tenait à l’esprit de pauvreté, ressemblant en cela aux
grands fondateurs d’Ordres qui l’avaient précédé.
Pour saint Benoît, le crime irrémissible du moine
est le crime de propriété ; et son disciple, saint Grégoire
le Grand, montre, dans ses Dialogues, par des
exemples terribles, combien la violation de la pauvreté
monastique est détestée de Dieu. Saint Dominique
poursuivit, de son côté, d’une haine toute
particulière, le « vice de propriété ». Le religieux qui
acceptait un don personnel, quelque minime qu’il
fût, était soumis aux peines les plus sévères. « Un
Frère de Bologne, raconte Gérard de Frachet[164],
avait reçu sans permission une pièce d’étoffe,
d’ailleurs sans prix ; dès qu’il le sut, Réginald ordonna
de le discipliner en chapitre, puis de brûler
l’étoffe dans le cloître, en présence de tout le couvent.
Comme, loin de reconnaître sa faute et de
s’humilier, le coupable murmurait, l’homme de
Dieu ordonna aux religieux de le préparer de force
à la discipline. Puis, levant au ciel des yeux pleins
de larmes, il dit : « Seigneur Jésus, qui avez
donné à votre serviteur Benoît de chasser, par la
discipline, du cœur d’un de ses moines, l’action
du démon, faites que par la vertu de cette discipline,
l’âme de ce Frère soit délivrée de la tentation
diabolique. » Il administra ensuite au coupable une
discipline tellement forte que les autres religieux ne
pouvaient s’empêcher de pleurer. Mais le moine,
les yeux en larmes, lui dit : « Merci, mon Père, parce
qu’en vérité, vous avez chassé de mon corps le
démon ! » puis il devint un Frère humble et bon.


[164] Vitæ Fratrum (éd. cit.), p. 152.



Ce n’était pas seulement aux individus que saint
Dominique voulait imposer la pauvreté ; c’était
aussi aux couvents. Quoi qu’on en ait dit, le fondateur
des Prêcheurs partageait sur ce point la manière
de voir de saint François. C’était un Ordre de
Mendiants qu’il voulait fonder, lui aussi, un Ordre
qui posséderait tout au plus de modestes abris pour
ses religieux, s’abandonnant pour tout le reste à la
Providence de Dieu et à la charité des hommes.


Mais de tous les vœux monastiques, celui qui semble
le plus difficile à tenir est le vœu de pauvreté.
Rares sont les Ordres qui ont conservé, au cours de
toute leur histoire, la pauvreté de leurs origines,
la pratiquant en particulier et en commun ; nombreux,
au contraire, sont ceux pour lesquels la richesse
a été une cause irrémédiable de décadence
et de mort. Les Franciscains eux-mêmes n’ont pas
échappé toujours à la contagion de l’or, malgré le
mariage mystique de leur Père avec la Pauvreté.
Aussi, n’est-il pas étonnant que, sur ce point, saint
Dominique ait rencontré, au sein même de son Ordre,
les plus vives oppositions. D’après un chroniqueur
bolonais du quinzième siècle, le Dominicain
Borselli[165], ce fut précisément pour les réduire,
qu’il convoqua le chapitre général de 1220.
« En ces temps-là, les Frères qui étaient dans les
pays de Toulouse et d’Albi, méprisant l’habit qu’avait
révélé la Bienheureuse Vierge Marie, adoptèrent
l’usage du surplis ; ils faisaient de grandes dépenses,
voyageaient à cheval, se souciant peu des
actes et des paroles du bienheureux Dominique.
Lorsque Honorius III l’apprit, il donna au Saint
pleins pouvoirs sur tout l’Ordre. Alors saint Dominique
donna une attention toute particulière à
la pratique de la pauvreté, et ce fut pour la répandre,
qu’il convoqua à Bologne, en Chapitre général,
tous ses frères. »


[165] On pourra objecter que le témoignage de Borselli est
postérieur de plus de deux cents ans aux faits qu’il rapporte.
Il est cependant précieux parce qu’il s’accorde, en les précisant,
avec certains témoignages plus anciens, tels que ceux de Gérard
de Frachet, Bernard Gui, les Actes de Bologne, qui
mentionnent tous le goût tout particulier qu’avait Dominique
pour la pauvreté, et laissent deviner facilement les oppositions
qu’il rencontra chez les siens pour la réalisation de
cet idéal. D’ailleurs, il ne faut pas oublier que Borselli était
religieux du couvent même de Bologne, et qu’il a soin d’avertir
le lecteur qu’il écrit d’après des documents anciens,
tirés des archives du monastère.



Il leur avait, en même temps, formellement
défendu de recevoir des biens-fonds, leur faisant un
devoir d’aliéner ou de donner aux monastères de
femmes ceux qu’ils avaient déjà. Plusieurs religieux
du midi de la France vinrent à Bologne et, si nous
en croyons Borselli, ils avaient l’intention d’y protester
contre les ordonnances draconiennes de leur
Maître, et même, s’il le fallait, d’interjeter appel
contre elles devant la Curie romaine. Ils arrivèrent
avec des bourses bien garnies et sur de riches montures,
qu’ils eurent soin de dissimuler dans les hôtelleries
de la ville, avant de paraître devant saint
Dominique. Mais dès que celui-ci l’apprit, il leur
enleva tout l’argent qu’ils avaient apporté, fit faire
des recherches minutieuses dans toutes les auberges
de Bologne pour y retrouver et confisquer les montures,
qu’il mit à l’encan sur la place publique ; le prix
qu’on en retira servit à la tenue du Chapitre général.


Dès les premières séances, saint Dominique fit
renouveler par l’assemblée l’interdiction des biens-fonds :
« les Frères décidèrent de ne point avoir de
possessions immobilières, de peur que l’office de la
prédication ne fût entravé par le soin de biens terrestres ;
il leur plut de n’avoir désormais que des
revenus. » Ils ne conservèrent que leurs maisons conventuelles
et leurs églises. Un citoyen de Bologne,
Odéric Gallitiani, avait donné un domaine au couvent
de cette ville ; on le lui rendit et l’acte de donation
fut déchiré par le Maître, devant le chapitre.


Saint Dominique, d’après Borselli, aurait voulu
faire plus encore. Du moment qu’il lui était impossible
d’amener les religieux à vivre non de revenus,
mais d’aumônes, au jour le jour, il aurait au moins
voulu interdire aux clercs l’administration temporelle
des couvents, pour les vouer uniquement à l’étude,
à la méditation, et à la prédication. Il proposa
formellement d’abandonner aux convers la gestion
financière des monastères. Les autres religieux s’y
opposèrent, alléguant, non sans raison, que pour
avoir agi ainsi, les profès de l’Ordre de Grammont
étaient opprimés par les frères lais, qui ne voulaient
leur rendre compte ni de leurs recettes ni de leurs
dépenses, n’acceptaient pas d’être repris et prétendaient
même les enseigner et les corriger. On décida
que les Frères auraient la haute main même sur les
questions matérielles, et que, s’ils en confiaient la
gestion à des convers, ceux-ci seraient tenus d’en
rendre compte[166]. Sur ce point encore, saint Dominique
dut faire des concessions au chapitre et sacrifier,
en partie, son idéal de pauvreté absolue.


[166] « Ordinatum est ut conversi singulis suis majoribus
rationem reddant et agantur potius quam agant. »



Du moins fit-il rendre des ordonnances précises
pour que la vie conventuelle fût modeste. « On
décida, dit Borselli, que les Frères auraient des maisons
d’humble apparence, des vêtements sans prix,
des cellules étroites, sans portes de bois. » — « Nos
Frères, disent les constitutions primitives, auront
des demeures humbles et modestes, de telle sorte
que les murs n’aient pas plus de douze pieds d’élévation,
vingt avec l’étage supérieur[167]. »


[167] Nous empruntons ces citations de la Chronique, en
grande partie inédite, de Borselli, conservée à la bibliothèque
universitaire de Bologne, aux Analecta Ordinis Prædicatorum,
publiés par le R. P. Mothon, vol. III, p. 608.



Le lieu saint, lui aussi, devait présenter le même
caractère de pauvreté ; et à ce sujet, saint Dominique
reprit, pour son Ordre, les austères règlements
que saint Bernard avait donnés aux Cisterciens.
L’église devait être d’une hauteur modeste, ne
pouvant jamais dépasser trente pieds ; le toit n’était
point supporté par une voûte de pierre, mais
par une simple charpente ; les marbres et les mosaïques
en étaient sévèrement exclus. « Il mit tous
ses soins, déclara Frère Amizo[168], à ce qu’il ne s’y
trouvât ni étoffes de soie ou de pourpre, même
sur l’autel, ni vases d’or ou d’argent, sauf les calices. »


[168] Actes de Bologne.



Hors du couvent, la pauvreté des religieux
devenait encore plus rigoureuse. Il leur était
interdit d’aller à cheval, ils partaient sans argent,
et devaient vivre d’aumônes. Lorsque le
prieur recevait un novice, il l’instruisait tout spécialement
de cette coutume austère. « Saint Dominique
ne manquait jamais de rappeler à ses
Frères qu’ils appartenaient à un Ordre mendiant
et que, de la charité publique, devait provenir non
seulement leurs ressources générales mais encore
leur pain quotidien. »


La règle du silence est par excellence une règle
monastique. Saint Dominique l’avait recommandée
d’une manière toute particulière aux religieuses de
Madrid ; il l’imposa à tous les couvents de l’Ordre ;
en dehors de certaines heures prévues, le silence le
plus absolu devait être gardé par les Frères.


Le jeûne et les abstinences, dès les temps du pape
Pelage, étaient, avec la prière et la paix, l’essence
de la vie monacale. Saint Dominique fit prendre à
ce sujet des décisions rigoureuses par le Chapitre
général de Bologne. Il fut ordonné que l’on jeûnerait
de « la fête de l’Exaltation de la Sainte Croix
(14 septembre) jusqu’à Pâques et aussi tous les vendredis[169]. »
L’abstinence était perpétuelle. « Jamais,
dit Frère Ventura, même en voyage, le Saint
ne mangeait ni viande ni mets assaisonnés au gras,
et il l’a fait observer à ses Frères. » Une seule exception
était faite en faveur des malades et des
vieillards, qui pouvaient se nourrir de viandes ou
rompre le jeûne, à l’infirmerie. Les religieux qui les
servaient devaient eux-mêmes observer rigoureusement
la règle, comme le prouve cette histoire
racontée par Gérard de Frachet. « Un jour, dit-il,
il y avait à Bologne un Frère infirmier qui parfois,
et sans permission, mangeait les restes des viandes
servies aux malades ; or, saisi par le démon, il se
met à pousser des cris lamentables. Le Bienheureux
Père accourt, et, plein de compassion pour celui qui
est si horriblement tourmenté, il reproche au démon
d’avoir ainsi envahi le corps de l’un de ses
fils. Le diable s’excuse et dit : « Il l’a mérité, car
il mangeait en cachette des viandes destinées aux
infirmes, contrairement à ce que prescrivent tes
constitutions[170]. » Hors des repas, il était absolument
interdit de rien prendre sans permission, fût-ce
un verre d’eau[171].


[169] Borselli : « Item, jejunium a festo S. Crucis usque ad
Pascham et jejunium feria sexta tenendum statuerunt. »



[170] C’est à dessein que nous rapportons plusieurs de ces histoires
diaboliques, que l’on trouve en si grand nombre dans
l’histoire des Ordres religieux ; elles nous permettent souvent
de nous rendre un compte exact de l’idéal monastique, en
nous signalant les manquements que subissait parfois la règle.



[171] Borselli : « interdixerunt omnem potum extra
prandium ».



Tous les manquements à la règle devaient être
avoués par le coupable, devant tous ses frères, réunis
au Chapitre de la coulpe ; ils étaient punis aussitôt
par le prieur. Un récit, qui semble un apologue,
nous montre combien saint Dominique tenait à
cette pratique, imitée d’ailleurs de plusieurs autres
Ordres monastiques antérieurs. « Un jour, raconte
Thierry d’Apolda, le Saint, comme une sentinelle
vigilante, faisait le tour de la cité de Dieu ; il rencontra
le démon qui rôdait dans le couvent comme
une bête dévorante, il l’arrêta et lui dit : « Pourquoi
rôdes-tu de la sorte ? — A cause du bénéfice que
j’y trouve », répondit le démon. Le Saint lui dit :
« Que gagnes-tu au dortoir ? » — « J’ôte aux Frères
le sommeil, répondit le démon, je leur persuade
de ne point se lever pour l’office, et quand cela
m’est permis, je leur envoie de mauvais songes et
des illusions. » Le Saint le conduisit au chœur et lui
dit : « Que gagnes-tu dans ce saint lieu ? » Il répondit
« Je les fais venir tard, sortir tôt et s’oublier
eux-mêmes. » Interrogé à propos du réfectoire,
il demanda de son côté : « Qui ne mange plus
ou moins qu’il ne faut ? » et au parloir, il dit en
riant : « Voici mon domaine : c’est le lieu des rires,
des vains bruits, des paroles inutiles. » Mais quand
il fut au Chapitre, il voulut s’enfuir en disant : « Ce
lieu m’est en exécration, j’y perds tout ce que je
gagne ailleurs ; c’est ici que les Frères sont avertis
de leurs fautes, qu’ils s’accusent, qu’ils font pénitence
et sont absous. »


Chanoines réguliers, moines mendiants, les Dominicains
étaient avant tout des Prêcheurs, et par
la prédication, des apôtres. « Notre Ordre a été
spécialement fondé pour la prédication et le salut
du prochain, dit Humbert de Romans, dans son
commentaire de la règle ; notre étude doit tendre
principalement, ardemment et souverainement, à
ce que nous puissions être utiles aux âmes. » Voilà
pourquoi les dispenses viennent corriger les défenses
canoniales où monastiques, lorsqu’elles pourraient
entraver le but suprême que l’Ordre doit
poursuivre. « Dans son couvent, disent les Constitutions,
le supérieur aura le pouvoir de donner aux
Frères des dispenses, quand il le jugera expédient,
surtout en ce qui semblera devoir empêcher ou
l’étude, ou la prédication, ou le bien des âmes,
car, ajoute Humbert, de toutes les œuvres qui
s’accomplissent dans l’Ordre, la plus fructueuse et
la meilleure est celle de la prédication. Si plusieurs
personnes sont sauvées par les oraisons et les autres
pratiques de l’Ordre, combien sont-elles en face
de celles qui doivent leur salut à la prédication !
C’est en effet par la prédication que l’univers tout
entier est mis sous le joug du Christ. »


L’étude est indispensable au Prêcheur : « Sans
doute, dit Humbert, elle n’est pas la fin de l’Ordre,
mais elle est éminemment nécessaire pour
prêcher et opérer le salut ; sans elle, nous ne pouvons
ni l’un ni l’autre. » Aussi les Constitutions prévoyaient-elles
le cas où il fallait, pour la favoriser,
restreindre les observances canoniales et monastiques :
« On récitera brièvement et couramment
les Heures de l’office, de peur que les études des
Frères n’en soient entravées… Les Frères aptes à
l’office de la Prédication, le plus important de tous
dans l’Ordre, ou plutôt dans l’Église de Dieu, ne
seront pas employés à d’autres occupations ; qu’ils
se consacrent aux livres et à l’étude plutôt qu’au
chant des répons et des antiennes[172] ».


[172] Borselli, Analecta O. P., t. III, p. 609.



Saint Dominique recommandait l’étude des sciences,
des lettres et surtout de la théologie et de
l’Écriture sainte : « Je puis le certifier, déclarait
Jean de Navarre, dans le procès de canonisation ;
car je le lui ai entendu dire souvent[173]. » Lui-même
en donnait l’exemple : il portait constamment sur
lui l’Évangile de saint Mathieu et les Épîtres de
saint Paul ; il les possédait au point de les savoir par
cœur[174]. D’anciennes traditions lui attribuent même
plusieurs traités sur les Écritures ; outre le Commentaire
des Épîtres de saint Paul, qu’il aurait professé
à Rome, dans le palais apostolique, il aurait fait à ses
Frères de Bologne des conférences sur les psaumes
et les épîtres canoniques ; il aurait même écrit le
commentaire de certains passages de l’Évangile de
saint Mathieu[175].


[173] Actes de Bologne.



[174] Ibidem.



[175] Échard, op. cit., I, p. 88.



Les couvents eux-mêmes étaient de vraies maisons
d’étude. Les plus importants étaient établis
dans les grands centres universitaires de l’époque, à
Paris, Bologne, Palencia, Oxford, et leurs religieux
ne tardèrent pas à se mêler à la jeunesse des écoles.
Dans l’intérieur même des monastères, étaient institués
des cours réguliers de théologie ou d’Écriture
sainte, qui avaient lieu chaque matin, et auxquels
toute la maison devait se rendre, même le
prieur. Le protecteur du couvent de Saint-Jacques,
Jean de Barastre, doyen de Saint-Quentin,
ne se contenta pas de donner aux Frères une
demeure ; il vint faire chez eux et pour eux des
leçons de théologie. En 1220, c’était Roland de
Crémone qui y professait ; le Chapitre de Bologne
le releva de ses fonctions et le remplaça par
Jourdain de Saxe, « qui expliquait avec agrément
l’Évangile[176] », et dès lors, les Chapitres généraux
et provinciaux eurent l’habitude de nommer les
lecteurs, qui devaient diriger les études de chaque
couvent.


[176] Borselli : « In isto capitulo, absolutus fuit a lectura Parisiis
frater Rolandus Cremonensis et substitutus est ei frater
Jordanis Theutonicus, qui legit Evangelium gratiose. » (Analecta
O. P., t. III, p. 609.)



C’était parce que, dans leur pensée, l’Ordre
dominicain devait être un Ordre savant, que saint
Dominique et ses premiers compagnons cherchaient
à faire des recrues dans le monde des professeurs
et des étudiants. Nous avons vu déjà les coups de
filet que lancèrent Mathieu de France, à Paris, et
Réginald, à Bologne, dans les milieux universitaires.
Saint-Dominique en fit autant à Padoue ; en
1220, il s’y rendit, « attiré par l’Université qui
s’était développée dans cette ville[177] », et il y fit
d’importantes recrues parmi les maîtres de l’École
de droit.


[177] Borselli : « Anno eodem, B. Dominicus de Bononia
ivit Paduam, propter studium quod ibi erat. » (Analecta O.
P., t. III, p. 611.)



Grâce à ces soins, il imprima à son Ordre une
impulsion scientifique qui se perpétua pendant les
siècles suivants. C’est de son sein que sont sortis,
au moyen âge, les docteurs les plus illustres de
l’Église, les professeurs les plus renommés des
écoles de théologie et de droit. Il suffit de rappeler,
dès le treizième siècle, les grands noms de saint
Raymond de Pennafort, de Humbert de Romans,
d’Albert le Grand, du cardinal Hugues de Saint-Cher,
de Pierre de Tarentaise, et surtout de l’Ange
de l’École, saint Thomas d’Aquin.


Lorsque les religieux étaient suffisamment préparés,
on les envoyait prêcher. A l’exemple des
Apôtres, ils partaient deux à deux, « n’emportant
que la nourriture, les vêtements et les livres
nécessaires[178] ». Saint Dominique n’avait pas oublié
les préventions qu’au concile du Latran, beaucoup
d’évêques avaient nourries contre l’Ordre projeté ;
aussi recommandait-il à ses religieux de témoigner
la plus respectueuse obéissance aux ordinaires
des lieux qu’ils évangéliseraient. « Lorsque nos
Frères entreront dans un diocèse pour prêcher,
ils commenceront, s’ils le peuvent, par visiter l’évêque.
Ils suivront ses conseils dans leur ministère
auprès de son peuple, et tant qu’il seront
sur ses terres, ils lui obéiront pieusement en
tout ce qui ne sera pas contraire aux règles de
l’Ordre[179]. »


[178] « Euntes ad praedicationis officium exercendum vel
alias itinerantes, aurum et argentum, pecuniam aut munera,
exceptis victu et necessariis indumentis et libris, nec accipient
nec portabunt. » (Analecta O. P., t. III, p. 610.)



[179] Balme, op. cit., t. III (sous presse).



Bien qu’aucun texte ne nous l’affirme, il est probable
que le Chapitre général de 1220 s’occupa aussi
des couvents de femmes. Plusieurs, nous l’avons vu,
s’étaient successivement fondés à Prouille, à Rome,
à Madrid, à Bologne ; et déjà, quelques mois auparavant,
saint Dominique avait senti la nécessité de
rédiger pour eux des règles définitives. Elles étaient
sans doute adressées aux Sœurs de Saint-Sixte ; mais
elles durent être adoptées par les Dominicaines des
autres monastères. Saint Dominique prit soin d’en
expliquer les articles aux religieuses romaines. Si
nous en croyons le témoignage de saint Antonin de
Florence, « après avoir consacré tout le jour à gagner
des âmes à Dieu, par la prédication, le ministère
de la confession ou des œuvres de miséricorde,
le bienheureux Dominique avait coutume de venir,
sur le soir, à Saint-Sixte, et d’y faire, en présence
des Frères, une conférence ou un sermon, pour
enseigner aux Sœurs les pratiques de l’Ordre ; car
pour s’instruire, elles n’ont eu d’autre maître que
lui. »


Les constitutions des religieuses rappellent le
plus possible celles des religieux ; car, dans la
pensée de saint Dominique, les couvents d’hommes
et ceux de femmes ne devaient former qu’un seul
Ordre. La règle de saint Augustin, les vœux d’obéissance,
de pauvreté et de chasteté, les jeûnes et les
abstinences, l’office du chœur, les exercices spirituels,
la loi du silence, les Chapitres de la coulpe
étaient imposés aux unes comme aux autres. Toutefois,
le but poursuivi par les religieuses, différant
beaucoup de celui que saint Dominique avait assigné
aux Prêcheurs, leurs constitutions devaient
subir, sur plus d’un point, de graves modifications.
Les Frères unissaient la vie contemplative et la vie
active, en donnant à celle-ci la prépondérance ; les
Sœurs, au contraire, se vouaient entièrement à la
contemplation. Tandis que les religieux devaient
aller par tous les chemins porter la parole de
Dieu, elles restaient perpétuellement cloîtrées. Un
acte de 1425, conservé aux Archives de l’Aude
dans les fonds de Prouille, dit qu’elles sont recluses
et comme emprisonnées (muratæ, incœrceratæ)
dans leurs couvents : « elles ne sortent
jamais au dehors du cloître, du réfectoire, du dortoir,
de l’église et de l’enceinte de leur monastère
et elles n’en sortiront jamais, jusqu’à ce qu’au jugement
dernier, se fasse entendre cet appel divin :
« Venez, les bien-aimées de mon Père, recevez la
couronne qui vous a été préparée dès le commencement
du monde ! » « Aucune Sœur, disent les
Constitutions, ne devra sortir de la maison où elle
aura fait profession, que si elle est transférée, pour
une cause nécessaire, dans un autre couvent du
même Ordre. » La clôture était inviolable ; elle ne
pouvait être levée que devant les cardinaux, les
légats apostoliques ou les dignitaires de l’Ordre,
lorsqu’ils procédaient à la visite canonique du monastère.
Les Sœurs ne pouvaient communiquer
avec les personnes étrangères, même avec leurs
confesseurs, qu’à travers une grille ; c’était derrière
ces barreaux qu’elles entendaient les prédications
qui leur étaient faites. La règle des Carmélites peut
seule donner l’idée d’une clôture aussi rigoureuse[180].


[180] A Rome, les religieuses des saints Dominique et Sixte,
près du Quirinal, possèdent encore la grille que saint Dominique
fit placer au couvent de Saint-Sixte, sur la voie Appienne.



Recluses à jamais, les Sœurs ne pouvaient pas
mendier, comme les Frères ; elles ne recevaient
d’autres aumônes que celles qu’on leur portait ;
et comme cette ressource était incertaine, leurs
couvents devinrent forcément des propriétaires
fonciers. Cependant, tout en permettant aux Sœurs
la possession de biens-fonds, saint Dominique
leur en enleva la gestion, afin qu’elles ne fussent
pas détournées par des soucis matériels de la contemplation
des choses divines ; et il la confia à des
Frères. A côté de tout couvent de religieuses, il
établit un couvent de religieux qu’il chargea de
veiller aux intérêts spirituels et temporels des Sœurs,
les uns célébrant pour elles les offices, écoutant
leurs confessions et leur adressant de pieuses exhortations ;
les autres, en général simples convers,
gérant leurs biens et s’occupant de leur entretien
matériel.


Vouées à la contemplation, elles ne pouvaient
prétendre à la vie active des religieux. Saint Dominique
tint néanmoins à les préserver de l’oisiveté,
« parce qu’elle est, disait-il, l’ennemie mortelle
de l’âme, la mère et la nourrice de tous les vices ». — « Aucune
Sœur ne restera inactive dans le cloître ;
toujours, si elle le peut, elle fera quelque ouvrage ;
car la tentation ne triomphe pas facilement
de quiconque s’occupe d’une manière utile. Le
Seigneur a dit à l’homme qu’il doit se nourrir
d’un pain gagné à la sueur de son front ; et
l’Apôtre, que celui qui ne veut point travailler
ne doit pas manger. Enfin le Prophète a dit :
« parce que tu mangeras le fruit de tes mains, tu
seras heureux et tu t’en trouveras bien. » C’est
pourquoi, hormis les heures consacrées à la préparation
du service divin, au chant et à l’étude des
lettres, toutes les Sœurs s’appliqueront avec soin
aux travaux manuels, comme la prieure le déterminera. »
Un document de 1340, conservé aux
Archives de l’Aude[181], nous prouve qu’à Prouille,
au quatorzième siècle, on veillait soigneusement à
l’observation de cette règle. « Chaque année, dit
le procureur du couvent au provincial qui le visite,
on distribue aux Sœurs quinze quintaux de
laine, bien propre et soigneusement choisie ; elles
la filent et la tissent aux heures qui ne sont pas
prises par l’office divin, et elles le font selon l’antique
coutume et l’ordre formel de notre Père saint
Dominique, qui l’a voulu pour chasser l’oisiveté, la
mère de tous les vices. » Le jour de fête, où le travail
manuel n’était pas permis, il devait être remplacé
par la lecture.


[181] C’est le procès-verbal de la visite canonique qui fut
faite, en 1340, à Prouille et dans ses dépendances, par le prieur
provincial de Toulouse, Fr. Pierre Guy. Nous en préparons
l’édition avec la collaboration du R. P. Balme. Elle suivra
l’impression de notre Cartulaire de N.-D. de Prouille, de
1206 à 1340.



Toutes ces observances se complétaient pour
le bien spirituel des Sœurs, qui, dégagées de tout
soin matériel, ne vivaient que pour la prière, la
méditation des choses saintes, l’étude et le travail.
Placées « sous la tutelle et la garde des Frères
Prêcheurs », elles obéissaient à des prieures librement
élues, qui dépendaient elles-mêmes du prieur
des religieux et des grands dignitaires de l’Ordre ;
et ainsi se réunissaient les deux grandes branches
de la famille dominicaine.


Saint Dominique en créa-t-il lui-même une troisième,
en instituant un Tiers Ordre ? Grave question
qui, après avoir été examinée par les Bollandistes,
avec leur sagacité accoutumée, provoque toujours
les recherches des érudits[182]. Il s’agit, en effet, de
déterminer dans quelle mesure le fondateur de
l’Ordre des Prêcheurs a voulu associer les laïques
à son œuvre. Il semble de plus en plus vraisemblable
que l’on doive attribuer au Bienheureux
le mérite de cette fondation, mais il est bien difficile
d’en préciser la date. Raymond de Capoue écrivait,
vers 1380, que Dominique avait fondé le Tiers Ordre
en Lombardie, au cours des prédications qu’il y fit
pendant les dernières années de sa vie. « Dans ces
pays, dit-il, l’hérésie avait tellement corrompu les
âmes de ses enseignements empoisonnés, que, dans
un grand nombre de lieux, les laïques s’étaient emparés
des biens des églises, et les transmettaient par
héritage, comme des patrimoines privés. Réduits
à mendier, les pontifes n’avaient le moyen ni de
résister à l’erreur, ni d’assurer la subsistance de
leurs clercs ; le bienheureux Père ne put soutenir
un pareil spectacle, et lui qui avait choisi pour ses
disciples la pauvreté, combattit pour conserver à
l’Église ses richesses. Il appela à lui des laïques
craignant Dieu, qu’il connaissait, et s’entendit avec
eux pour créer une milice sainte qui travaillerait à
faire rendre à l’Église ses droits, et pour les défendre,
résisterait vaillamment à l’hérésie ; après
avoir obtenu le serment de ceux qu’il recruta pour
cet objet, il craignit que leurs femmes ne les empêchassent
de travailler à une œuvre aussi sainte,
et il exigea d’elles la promesse que, loin de détourner
leurs maris d’une pareille entreprise, elles les
y aideraient. A ceux qui prirent ces engagements,
le saint promit la vie éternelle, et il les appela les
Frères de la Milice de Jésus-Christ[183]. »


[182] Nous n’avons pas la prétention de trancher ici une
question aussi délicate et aussi complexe, qui mériterait, à
elle seule, une étude des plus approfondies. Nous nous
contentons de fournir deux éléments du problème, sans
essayer de le résoudre.



[183] Raymond de Capoue, cité par les Bollandistes.



Il est certain que cette association se développa
spécialement en Lombardie, surtout lorsque, quelques
années plus tard, les prédications de saint
Pierre Martyr en ce pays lui eurent imprimé un
nouvel essor ; mais ne pourrait-on pas en faire
remonter plus haut la création, et faut-il croire
qu’ayant combattu toute sa vie les hérétiques,
saint Dominique ne l’ait imaginée que dans ses
dernières années ? C’est d’autant moins vraisemblable
qu’un écrivain contemporain de saint Dominique,
Guillaume de Puylaurens, mentionne à
Toulouse l’existence d’une association analogue,
dès le commencement de la croisade contre les Albigeois[184] :
« Dans sa sollicitude épiscopale, Foulques,
dit-il, voulut faire participer les Toulousains
orthodoxes à l’indulgence qui était accordée aux
croisés étrangers, en les resserrant d’une manière
plus étroite autour de l’Église, et les lançant à
l’assaut de l’hérésie. Pour cela, avec la grâce de
Dieu et l’aide du légat, il institua à Toulouse une
grande confrérie dont les membres furent marqués
de la croix ; presque toute la cité y entra, sauf de
rares exceptions ; quelques adhésions vinrent du
faubourg ; il les unit au service de l’Église par un
serment commun, leur donna pour bailes Aymeric
de Castelnau dit Cofa, et son frère Arnaud, tous
deux chevaliers, Pierre de Saint-Romain et Arnaud
Bernard, dit Endura, tous hommes énergiques,
discrets et influents. » Sans doute, le nom de
saint Dominique n’est pas mentionné dans ce texte ;
mais si l’on se rappelle que, dans toutes les œuvres
d’apostolat, Dominique et Foulques ont été tellement
unis que les historiens ont souvent attribué
à l’un les créations de l’autre[185] ; si, d’autre part,
on considère que les Dominicains ont répandu en
Lombardie et dans l’Église universelle, quelques
années à peine plus tard, une institution de tous
points analogue, on pourra supposer que le fondateur
des Prêcheurs n’a pas été étranger à la création
de la confrérie toulousaine.


[184] Guillaume de Puylaurens, cité par les Bollandistes.



[185] La fondation de Prouille a été attribuée à Foulques.



La Milice se développa rapidement, rattachant
à l’Ordre des milliers de personnes de tout sexe, de
toute condition, de tout âge, et rendant l’action de
saint Dominique plus vaste et plus profonde. Désormais,
les laïques devinrent ses coopérateurs, et
le mot d’ordre qu’il leur donna fut rapidement
transmis au sein des familles et dans tous les milieux.
Le tertiaire, en effet, portait les insignes de
l’Ordre, se soumettait à des pratiques religieuses
particulières, et adoptait un genre de vie plus austère,
mais il restait dans le monde : le mari gardait
sa femme, la femme son mari, l’artisan son métier,
le professeur sa chaire, le fonctionnaire son emploi.
Des souverains purent dissimuler l’habit de
tertiaire sous le manteau royal, et des cardinaux
sous la pourpre. Mais, à quelque condition qu’il
appartînt et quelle que fût sa dignité, le tertiaire
devait recevoir les instructions des Frères et les
exécuter dans sa sphère d’action, avec ses moyens
propres. Comme le disait son nom, cette association
était vraiment une Milice dont les religieux
étaient les chefs invisibles, mais toujours actifs.
« Par la création des Frères Prêcheurs, dit Lacordaire[186],
Dominique avait tiré du désert une phalange
monastique ; il les avait armés du glaive de
l’apostolat. Par la création du Tiers Ordre, il introduisit
la vie religieuse jusqu’au sein du foyer
domestique et au chevet du lit nuptial. Le monde
se peupla de jeunes filles, de veuves, de gens mariés,
d’hommes de tout âge qui portaient publiquement
les insignes d’un Ordre religieux, et
s’astreignaient à ses pratiques, dans le secret de
leurs maisons… On ne croyait plus qu’il fallait
fuir du monde pour s’élever à l’imitation des saints :
toute chambre pouvait devenir une cellule, toute
maison une thébaïde. L’histoire de cette institution
est une des plus belles choses que l’on puisse lire ;
elle a produit des saints sur tous les degrés de la
vie humaine, depuis le trône jusqu’à l’escabeau,
avec une telle abondance que le désert et le cloître
pouvaient s’en montrer jaloux. »


[186] Vie de saint Dominique, p. 282.



Tel était l’Ordre avec ses trois grands corps,
rattachés l’un à l’autre par une étroite hiérarchie,
avec ses observances et ses règlements, dont la
rigueur variait pour favoriser chez les uns la vie
active, chez les autres la vie contemplative ; système
vaste, mais harmonieux, où la mysticité la plus ardente
s’alliait à l’esprit pratique le plus positif, où
l’on travaillait, en même temps et avec autant de
zèle, à sa propre sanctification et à celle du prochain,
reproduction parfaite en des milliers de
personnes, d’un modèle unique qui était le fondateur
même de l’Ordre, saint Dominique.


Pour que l’œuvre fût durable, il fallait pourvoir
à la régularité de son fonctionnement. Des
circonstances imprévues pouvaient réclamer des
règlements nouveaux, provisoires ou définitifs,
des négociations ou des mesures exceptionnelles.
Réunis à Bologne, en 1220, sous la présidence de
leur Maître, les Pères décidèrent que, pour trancher
les graves questions d’intérêt général, le Chapitre
de tout l’Ordre se tiendrait désormais chaque
année, dans l’un des deux grands centres dominicains,
Paris et Bologne[187]. Il fallait aussi prévoir
que l’institution ne conserverait pas toujours intactes
l’austérité et la rigueur des premiers temps
et que des abus se glisseraient dans l’ensemble de
l’œuvre et dans chacune de ses parties. Le Maître
général devrait y veiller avec les visiteurs qu’il
enverrait dans les provinces et les couvents. Enfin,
puisque le nombre des monastères devenait
chaque année plus grand, il fallait les rattacher
les uns aux autres par les liens étroits d’une
forte hiérarchie, en établissant des intermédiaires
entre eux et le Maître. Ce fut à cette tâche que
se consacra plus spécialement le second Chapitre
général, qui se tint encore à Bologne, en mai 1221,
sous la direction de saint Dominique. Les actes
de cette assemblée ne nous sont pas plus parvenus
que ceux du premier Chapitre. Nous savons toutefois
qu’elle groupa les monastères dominicains en
huit provinces ayant chacune à sa tête un provincial,
intermédiaire entre les monastères de sa circonscription
et le Maître général. Ce furent l’Espagne,
la Provence, la France, la Lombardie,
Rome, l’Allemagne, la Hongrie, l’Angleterre ; elles
reçurent pour provinciaux Suéro Gomez, Bertrand
de Garrigue, Mathieu de France, Jourdain de Saxe,
Jean de Plaisance, Conrad le Teutonique, Paul
de Hongrie, Gilbert de Frassinet[188].


[187] Plus tard, d’autres villes purent être choisies pour la
tenue du Chapitre.



[188] Échard, t. I, p. 20. — B. Gui, Brevis historia O. P.
(Ampl. Coll., t. VI, p. 350.)



L’Ordre était organisé définitivement ; sans craindre
d’en compromettre la prospérité, saint Dominique
aurait pu l’abandonner à lui-même, comme il
avait voulu le faire en 1220, pour courir chez ces
barbares Cumans dont il rêvait toujours de devenir
l’apôtre. La Providence ne le permit pas : saint
Dominique avait achevé la tâche qui lui avait été
assignée sur terre, il ne lui restait plus qu’à aller
recevoir au ciel la récompense méritée.





CHAPITRE VIII

MORT ET CANONISATION DE SAINT DOMINIQUE.



Lorsqu’il rentra de Venise au monastère de Bologne,
vers le milieu de juillet 1221, saint Dominique
était atteint du mal qui devait l’emporter[189].
Il sentait une grande fatigue et avait de fréquents
accès de fièvre. A son arrivée, il oublia sa lassitude
pour s’entretenir avec le prieur, Frère Ventura, et
le procureur, Frère Rodolphe, des intérêts du couvent,
jusqu’à une heure avancée de la nuit. Malgré
leurs instances il voulut encore assister, selon sa
coutume, aux Matines et prier jusqu’au jour. De violentes
douleurs de tête le forcèrent alors à se coucher
sur le sac de laine qui lui servait de lit ; il ne devait
plus se relever. La fièvre augmenta, consumant rapidement
ses forces, et bientôt, la dysenterie vint compléter
son œuvre. Les médecins consultés déclarèrent
que tout espoir était perdu. Lui-même ne se
faisait aucune illusion : il annonça à plusieurs reprises
qu’il ne verrait pas les fêtes prochaines de
l’Assomption.


[189] Nous nous sommes servi, pour raconter les derniers
moments de saint Dominique, des dépositions qui furent faites
en 1232 dans l’enquête de canonisation, par les religieux de
Bologne, qui avaient assisté le Maître pendant sa dernière
maladie. A l’exemple de Lacordaire, nous nous sommes
borné le plus souvent à traduire leurs récits aussi véridiques
que touchants.



Il voulut profiter de ses derniers jours pour donner
à ses religieux de graves enseignements. A plusieurs
reprises, il groupa les jeunes novices auprès
de lui, et conservant toujours un visage serein, il les
exhorta, « en termes très doux », à observer fidèlement
la règle, dans son esprit. Il appela ensuite
douze des plus anciens Frères ; en leur présence, il
fit tout haut à Ventura la confession générale de sa
vie. Puis, s’adressant aux religieux, il leur recommanda
de garder la chasteté : « La miséricorde de
Dieu, leur dit-il, m’a conservé jusqu’à ce jour une
chair pure et une virginité sans tache. Si vous désirez
la même grâce, fuyez toute relation suspecte.
C’est le soin de cette vertu qui rend le serviteur
agréable à Dieu, et lui donne crédit auprès du
peuple. Servez toujours le Seigneur dans la ferveur
de l’esprit ; soutenez et étendez notre Ordre
naissant, soyez fermes dans la sainteté et l’observance
de la règle ; croissez en vertu ! » Craignant
sans doute de s’être glorifié, en parlant publiquement
de sa chasteté, il reprit : « Quoique la bonté
divine m’ait préservé jusqu’à cette heure de toute
souillure, je vous avoue cependant que je n’ai pu
échapper à cette imperfection de trouver plus de
plaisir à la conversation des jeunes femmes qu’à
celle des vieilles. » Craignant toujours d’en avoir
trop dit, il se tourna vers son confesseur, et lui dit
tout bas : « Frère, je crois que j’ai péché en parlant
tout haut de ma virginité : j’aurais dû m’en taire. »
Enfin, devenant plus grave et donnant à ses paroles
toute la solennité d’un testament, il ajouta : « Voici,
ô mes frères et mes fils, le patrimoine que je vous
laisse : ayez la charité, gardez l’humilité, conservez
la pauvreté volontaire. » Il insista alors tout
particulièrement sur le vœu de pauvreté, expliquant
à ses Frères l’importance qu’il avait pour la vie religieuse
et la prospérité de l’Ordre ; s’échauffant de
plus en plus, « il lança sa malédiction et appela
celle du Dieu tout-puissant sur ceux qui donneraient
aux Prêcheurs des biens temporels et terniraient
d’une poussière terrestre un Ordre destiné à
briller à jamais par sa pauvreté. »


Quoiqu’il souffrît beaucoup, il gardait sa sérénité
et son enjouement habituels ; il ne poussait
aucune plainte, aucun gémissement. Cependant,
pour calmer ses douleurs, on le transporta hors de
la ville, sur les hauteurs de Sainte-Marie du Mont,
où l’air était plus pur et plus frais. Il voulut parler
au prieur ; à son appel, celui-ci monta auprès de
lui accompagné de vingt religieux qui voulaient, une
fois encore, entendre les conseils de leur Père ; il les
leur donna en termes beaux et émouvants. Comme
le curé de Sainte-Marie du Mont annonçait l’intention
de présider aux funérailles du Saint et de l’ensevelir
dans son église, saint Dominique déclara
humblement que son tombeau devait être sous les
pieds de ses Frères ; pour assurer l’exécution de ce
vœu, sans qu’elle pût soulever de contestation, il
se fit reporter au couvent.


On le plaça dans la cellule de Frère Monéta. Le
procureur, Frère Rodolphe, ne le quitta plus, soutenant
sa tête et essuyant, sans cesse, les gouttes de
sueur qui perlaient sur son visage. Autour de lui se
tenaient les religieux, contemplant, les yeux en
pleurs, cette sainte agonie. Saint Dominique les
vit et voulut les consoler : « Ne pleurez pas, fils
bien-aimés ; que la disparition de mon corps ne
vous trouble pas ; je vais en un lieu où je vous serai
plus utile qu’ici. » L’un des Frères lui demanda où
il voulait que fût sa sépulture, il répondit encore :
« Sous les pieds de mes Frères. »


Le moment suprême approchait : le Saint appela
une dernière fois le prieur et les moines :
« Père, lui dit le prieur, vous savez dans quelle
tristesse et dans quelle désolation vous nous laissez ;
souvenez-vous de nous devant le Seigneur. » Et
Dominique, tout absorbé en Dieu, leva les mains
au ciel et dit : « O Père saint, j’ai accompli avec
bonheur ta volonté et j’ai soigneusement gardé
ceux que tu m’as confiés ; à mon tour, je te les recommande,
garde-les ; voici que je vais à toi, ô
Père céleste. » Et s’adressant aux Frères : « Commencez »,
leur dit-il : Aussitôt, les religieux récitèrent
les prières de la recommandation de l’âme,
en les entrecoupant de pleurs et de sanglots, tandis
que, remuant faiblement les lèvres et absorbé dans
sa contemplation, le Bienheureux les répétait.
Lorsqu’à la fin de la prière, on en fut à ces mots :
« Venez à son aide, saints de Dieu, venez au-devant
de lui, anges du Seigneur, prenez son âme
et portez-la en présence du Très-Haut », il éleva
les mains au ciel et mourut. C’était le vendredi
6 août 1221 ; il était à peine âgé de cinquante et
un ans[190].


[190] Bernard Gui fait remarquer que la mort de saint Dominique
fut une dernière leçon de pauvreté. « Il mourut,
dit-il, dans le lit de Frère Monéta, parce qu’il n’avait pas
lui-même de lit ; il mourut dans la tunique de Frère Monéta,
parce qu’il n’avait pas une seconde tunique pour remplacer
celle qu’il portait depuis longtemps. » (Martène, op. cit.,
t. VI, p. 339.)



Le même jour, étant en voyage, Frère Raon disait
la messe. Au mémoire des vivants, il allait
prier pour le rétablissement de saint Dominique,
lorsqu’il tomba en extase et le vit, la tête ceinte
d’une couronne d’or et éclatant de splendeur. Il
était midi ; c’était l’heure où le Saint mourait à
Bologne. Frère Rodolphe procéda à son ensevelissement
tandis que les moines psalmodiaient des
cantiques ; mais bientôt, dit Lacordaire[191], « un
chant de triomphe succéda aux lamentations funèbres,
une joie immense descendit du ciel dans
les esprits. » Le culte du saint commençait avant
sa sépulture !


[191] Vie de saint Dominique, p. 301.



A cette nouvelle, le cardinal Hugolin accourut
à Bologne et voulut présider lui-même aux funérailles
de celui dont il avait été l’ami. Après avoir
été exposé aux yeux de la foule, le corps du
Bienheureux fut déposé dans un cercueil de bois
soigneusement fermé, et, en présence du cardinal,
du patriarche d’Aquilée, d’évêques, d’abbés et de
tout un peuple, il fut inhumé dans l’église de
Saint-Nicolas. Le tombeau fut fortement scellé, on
le couvrit d’un bloc pesant « pour prévenir l’enlèvement
sacrilège qu’aurait pu inspirer une fausse
dévotion. » Bientôt, des miracles se produisirent
sur cette sainte sépulture.


Douze ans après, en 1233, le Siège Apostolique
était occupé par Grégoire IX, le grand Pape centenaire,
l’ancien cardinal Hugolin. Les merveilles
de plus en plus nombreuses qui s’opéraient à Saint-Nicolas,
attiraient à Bologne des foules de pèlerins ;
l’église ne suffisait plus à contenir les religieux
qui s’y pressaient, et il fallut la reconstruire.
A cette occasion, le Maître général, Jourdain de
Saxe, décida de transférer dans un tombeau magnifique
les restes de son prédécesseur. Il présida
lui-même à cette cérémonie, le 24 mai 1233, en
présence des nombreux Frères qui étaient venus à
Bologne pour le Chapitre général, de l’archevêque
de Ravenne, des évêques de Bologne, de Brescia,
de Modène et de Tournai[192], de nombreux seigneurs
et d’une grande foule. « Cependant, raconte-t-il
lui-même, les Frères sont dans l’angoisse ;
ils prient, palissent et tremblent. Longtemps exposé
à la pluie et à la chaleur dans une vile sépulture[193],
le corps de saint Dominique n’apparaîtra-t-il
pas rongé de vers et exhalant une odeur
fétide ? » O merveille ! « Lorsque la pierre du
tombeau eut été soulevée, il se dégagea une odeur
suave et délectable, qui semblait sortir d’un coffre
de parfums plutôt que d’un sépulcre. Remplis
d’étonnement et de joie, l’archevêque, les évêques
et tous les assistants tombèrent à genoux, pleurant
d’émotion et louant le Seigneur qui avait glorifié
d’une manière aussi éclatante son élu. » Le cercueil
fut ouvert et Jourdain en retira les ossements
qu’il déposa dans un coffre de mélèze et dans un
monument de marbre. Huit jours après, sur les
instances du podestat et de la foule, on ouvrit encore
une fois le tombeau et tour à tour, le Maître
général et trois cents religieux vinrent déposer un
dernier baiser sur le front desséché de leur Père,
gardant longtemps sur eux le parfum qui se dégageait
de ces précieuses reliques.


[192] D’après Bernard Gui. (Ampl. Coll., t. VI, p. 352.)
Ces évêques furent envoyés à Bologne par le pape Grégoire IX :
« ad quam translationem convenerunt mandato domini
papae Gregorii ».



[193] Pendant les travaux de reconstruction de l’église, le
tombeau de saint Dominique était resté en plein air.



Aussitôt, Grégoire IX décida d’ouvrir le procès
de canonisation de ce serviteur de Dieu. Par une
lettre du 11 juillet 1233, il nomma commissaires
enquêteurs Tancrède, archidiacre de Bologne,
Thomas, prieur de Sainte-Marie du Reno, et Palmiri,
chanoine de la Trinité. Pendant plus de vingt
jours, du 6 au 30 août, ils reçurent, sur la vie et
les miracles du Saint, les dépositions des religieux
qui l’avaient approché, en particulier de Frère
Ventura, qui l’avait assisté à ses derniers moments,
de Guillaume de Montferrat, Jean de Navarre, Rodolphe
de Faenza, Étienne d’Espagne, Paul de Venise,
et plusieurs autres qui l’avaient accompagné
dans ses voyages ou avaient vécu dans son intimité.
Une seconde commission d’enquête fonctionna à
Toulouse, sous la direction de l’abbé de Saint-Serrin
et des archidiacres de Saint-Sernin et de Saint-Étienne ;
devant elle, un grand nombre de témoins
vinrent raconter la vie que le Saint avait menée en
Languedoc, pendant ses dix ans de prédication
contre l’hérésie. Le procès terminé, Grégoire IX
proclama la sainteté de Dominique et, par une bulle
solennelle, datée de Spolète, le 13 juillet 1234[194],
il rendit son culte obligatoire dans l’Église universelle
et fixa sa fête au 5 août[195].


[194] Potthast, Reg. pont. Rom., no 989, où sont indiquées
les nombreuses éditions de cette bulle de canonisation.



[195] On ne put pas la placer le 6 août, anniversaire de la
mort du saint, parce que ce jour-là était déjà occupé par la
fête de la Transfiguration. Plus tard, pour rendre sa solennité
à la fête de sainte Marie aux Neiges (dédicace de sainte Marie-Majeure),
Clément VIII avança encore d’un jour celle de
saint Dominique, et la fixa définitivement au 4 août.



Après avoir évoqué en un style mystique le souvenir
des grands fondateurs d’Ordres, le Pape rappela
à grands traits la vie de saint Dominique,
faisant un éloge magnifique de sa sainteté. « Tout
jeune encore, dit-il, il portait dans sa poitrine
d’enfant un cœur de vieillard ; adoptant à jamais
une vie de mortification, il rechercha l’Auteur de
la Vie ; voué à Dieu, consacré Nazaréen sous la
règle de saint Augustin, imitant le zèle de Samuel
pour les choses sacrées, il rappela, par le soin qu’il
mit à châtier ses désirs, la sainteté de Daniel.
Ferme comme un athlète dans les sentiers de la
justice et la voie des saints, ne s’écartant jamais
ni des enseignements, ni du service de l’Église
militante, soumettant la chair à l’esprit, les sens
à la raison, s’unissant à Dieu en esprit, il s’efforça
de marcher à lui en restant attaché au prochain par
les liens d’une sage compassion. Devant cet homme
qui foulait aux pieds les plaisirs charnels et foudroyait
les cœurs de pierre des impies, la secte des
hérétiques trembla tout entière, tout entière l’assemblée
des fidèles tressaillit d’allégresse. Il crût en
même temps en âge et en grâce ; goûtant un plaisir
ineffable au salut des âmes, il voua son cœur aux
paroles du Seigneur et fit naître à la vie, des foules
par l’Évangile du Christ… élevé à la dignité de
pasteur et de guide parmi le peuple de Dieu, il
institua par ses mérites un nouvel Ordre de Prêcheurs
et il ne cessa de le conformer par des merveilles
évidentes et certaines ; car, outre les œuvres
de sainteté et les miracles de vertu qui donnèrent
tant d’éclat à sa vie mortelle, il rendit, après sa
mort, la santé aux malades, la parole aux muets,
la vue aux aveugles, l’ouïe aux sourds, le mouvement
aux paralytiques, montrant ainsi quelle âme
avait animé son corps.


« Lié d’une étroite amitié avec nous, lorsque nous
étions dans une condition plus humble, il nous a
donné par le témoignage de sa vie des preuves
certaines de sainteté ; elles ont été confirmées ensuite
par la vérité de ses miracles que nous ont
rapportés de fidèles témoins. C’est pourquoi, partageant,
avec les peuples qui nous sont confiés,
l’assurance que, par ses suffrages, la miséricorde
de Dieu pourra être aidée, et que nous nous réjouirons
d’avoir dans le ciel le patronage de celui
qui aura été notre ami sur la terre, de l’avis de
nos frères et de tous les prélats présents auprès du
Siège Apostolique, nous avons décidé de l’inscrire
au nombre des saints, statuant et vous[196] ordonnant
qu’aux nones d’août, la veille du jour où,
déposant la charge de son corps, il est entré,
riche en mérites, dans la gloire céleste, devenant
semblable aux saints, vous célébriez sa fête et la
fassiez célébrer avec solennité ; ainsi, fléchi par
les prières de celui qui, vivant, l’a servi, Dieu nous
donnera la grâce en cette vie et la gloire dans
l’autre. Voulant honorer par l’affluence des pieux
chrétiens la sépulture de ce grand confesseur, qui
illustre l’Église universelle par l’éclat de ses miracles,
à tous ceux qui, contrits et confessés, la
visiteront chaque année, au jour de la fête, avec
dévotion et respect, nous accordons, par la miséricorde
de Dieu et l’autorité de ses apôtres,
Pierre et Paul, un an d’indulgence[197]. »


[196] Il s’adresse aux archevêques, aux abbés et aux prélats
de l’Église universelle.



[197] Labbe, Concilia, t. XI,
pars I, p. 329.



Après l’Église, les arts et les lettres ont exalté
saint Dominique ; une école de peintres et de sculpteurs
s’est développée au sein de son Ordre, si
bien que l’on a pu écrire des livres sur « les artistes
de l’Ordre des Prêcheurs ». Ils ont consacré
leur génie à la gloire de leur Père.


On ne tarda pas à trouver indigne d’un si grand
Saint le tombeau que Jourdain de Saxe lui avait
érigé en 1233 ; le couvent et la commune de Bologne
confièrent à l’illustre Nicolas Pisano et à
un Dominicain bolonais, Fra Guglielmo, le soin de
de lui élever une Arca magnifique en marbre
sculpté. Les artistes y travaillèrent longtemps ; enfin,
le 5 juin 1267, fête de la Pentecôte, en présence
d’un grand concours de peuple, ils firent
placer dans l’église Saint-Dominique de Bologne
le tombeau que l’on y admire encore. Très simple,
le sarcophage qui contenait les précieuses reliques
reposait sur des rangées de colonnes. Les
deux grandes faces ont été décorées chacune de
deux bas-reliefs, séparés par des statues, celle
du Christ sur l’une, celle de la Vierge sur l’autre,
les faces étroites n’ayant chacune qu’un bas-relief.
L’artiste a représenté les principales scènes de
la vie du Bienheureux : le miracle de Fanjeaux,
la vision d’Innocent III, l’apparition des Apôtres
Pierre et Paul, la vision et la vocation dans l’Ordre
du bienheureux Réginald, la résurrection de Napoléon
Orsini, le neveu du cardinal de Fossanova.
Le tout formait un ensemble de quatre-vingts
figures. « Dans cette représentation tout unie d’événements
contemporains et surtout dans les reliefs
du devant, le maître (Nicolas Pisano) s’est
surpassé lui-même par une meilleure proportion
des figures, par la vie, le mouvement, par la mesure
du style, l’élégance de l’exécution[198]. » Artiste
moins puissant, Fra Guglielmo s’est élevé aussi
au-dessus de lui-même, en travaillant pour le fondateur
de son Ordre.


[198] Burkhardt, Le Cicérone, Art moderne (trad. franc.),
p. 319.



Quelque beau qu’il fût, ce tombeau ne satisfit
pas encore la piété des Bolonais pour saint Dominique.
En 1469, la commune vota 700 écus d’or
pour faire exécuter le couvercle de son tombeau.
On en confia le travail à l’un des disciples de Giacomo
della Quercia, Nicolas de Bari, qui fut dès lors
connu sous le nom de Nicolas dell’ Arca. Il consacra
à cette œuvre quatre ans, de 1469 à 1473,
et la laissa inachevée. Vasari la trouvait divine.
Une série de statues ornent le couronnement pyramidal
du tombeau, représentant un ange en
prières, saint François d’Assise et saint Dominique,
les deux saints que l’on se plaisait à unir
en un commun hommage, saint Florian, saint
Agricol, saint Vital, une déposition de croix entre
deux anges, les quatre Évangélistes ; au sommet
de la pyramide, présidant cette assemblée de
saints, se dresse la statue grave et majestueuse
du Père Éternel. Nicolas dell’ Arca eut pour continuateur
Michel-Ange lui-même. Frère d’un Dominicain,
ami de l’illustre moine de Saint-Marc,
Savonarole, le grand sculpteur florentin apporta
à saint Dominique l’hommage de son génie. En
1492, il fit pour son tombeau un ange à genoux,
la statuette de saint Procule et celle de saint Pétrone,
le protecteur de Bologne. Enfin, l’ami et
le collaborateur de Michel-Ange, Alfonso Lombardi,
acheva cette œuvre merveilleuse en sculptant
le soubassement sur lequel le sarcophage fut posé.
En 1532, il y représenta en bas-reliefs la naissance
de saint Dominique, l’adoration des Mages,
le triomphe de saint Dominique[199].


[199] Sur le tombeau de saint Dominique, on pourra consulter :
Davia, Memorie intorno all’ Arca di S. Domenico ; — R.
P. Berthier, Le tombeau de saint Dominique ; — la Revue de
l’Art chrétien, « Le Tombeau de saint Dominique à Bologne »,
1895, p. 456 ; — Burkhardt, le Cicerone, Art moderne,
p. 319, 320, 404, 438 et suiv., et les histoires générales de
l’art italien.



De leur côté, les peintres primitifs ont consacré
au fondateur de l’Ordre des Prêcheurs d’admirables
fresques sur les murs des cloîtres dominicains
et des tableaux pleins de grâce et de piété. A
sainte Catherine de Pise, Trains peignait, au quatorzième
siècle, sur une table à champ d’or, un
saint Dominique debout et il l’encadrait de huit
histoires tirées de sa vie. A Sainte-Marie Nouvelle
de Florence, Simone Memmi exécutait, dans la
chapelle des Espagnols, cette belle fresque où il
nous a montré la lutte acharnée de la théologie
dominicaine contre l’erreur, des chiens du Seigneur
(Domini Canes) contre les loups de l’hérésie. Mais
c’est le grand peintre dominicain, Fra Angelico, qui
a rendu à son Maître l’hommage le plus chrétien.
Saint Dominique imposant la règle du silence,
tel qu’il l’a peint sur la porte du couvent de Saint-Marc,
est une image saisissante de l’austérité monacale.
Et comment oublier les gracieuses scènes
de la vie du Saint qu’il a peintes à Cortone sur la
prédelle d’autel du Gesù, et la Crucifixion de Saint-Marc
où saint Dominique assiste, avec les autres
fondateurs d’Ordres, au mystère du Calvaire ? Pisano,
Lombardi, Michel-Ange, Memmi, Fra Angelico,
quels rayons éclatants dans la gloire de saint
Dominique !


Comme les arts, les lettres ont glorifié le fondateur
de l’Ordre des Prêcheurs ; innombrables sont
les panégyriques qui ont proclamé sa sainteté, depuis
la bulle de Grégoire IX jusqu’à nos jours. Retenons
entre tous celui que Dante a inséré dans son
Paradis. Après que, devant l’assemblée des saints,
saint Thomas d’Aquin a chanté la pauvreté de
saint François, le grand docteur franciscain, saint
Bonaventure célèbre la science et le zèle apostolique
de saint Dominique. « Dans cette partie du
monde où se lève le zéphyr, ramenant les feuilles
nouvelles dont se revêt l’Europe, non loin du fracas
de ces ondes, derrière lesquelles le soleil,
dans sa longue fuite, se cache quelquefois à tous
les hommes, est placée la fortunée Calahorra…
C’est là que naquit l’amant passionné de la foi
chrétienne, le saint athlète si bon aux siens, si
formidable aux ennemis. Quand il fut conçu, Dieu
remplit son esprit d’une telle vertu, que sa mère
devint prophète.


« Après qu’il eut contracté sur les fonts sacrés
une sainte alliance avec la foi, alliance dans laquelle
ils se dotèrent d’une délivrance réciproque,
la femme qui donna pour lui l’assentiment, vit en
songe le fruit admirable qui devait sortir de lui et
de ses héritiers.


« Un ange descendit du ciel, et pour manifester
ce qu’était cet enfant, le nomma Dominique, du
nom du Seigneur auquel il appartenait tout entier ;
c’était le jardinier diligent que le Christ avait choisi
pour l’aider dans sa vigne. On vit en lui l’envoyé
chéri du Christ quand on connut le don du premier
amour qui brillait en cet enfant, quand on
sut comment il suivrait le premier conseil que
donna le Christ… O toi, Félix, son père, que tu
fus dignement nommé ! O toi, Jeanne, sa mère, que
tu méritais de porter ce nom, s’il s’interprète
comme on le dit[200] ! Il ne se passionna pas pour
le monde, comme quiconque étudie le cardinal
d’Ostie et Thadée[201] ; mais il chercha la manne véritable.
En peu de temps, il acquit une science
étendue et sut cultiver la vigne qui languit quand
le vigneron ne travaille pas. Il ne demanda pas
au Saint-Siège… qu’on le dispensât de rendre six
moyennant deux ou trois ; il ne demanda pas l’assurance
d’obtenir les premiers bénéfices vacants, ni les
dîmes qui appartiennent aux pauvres de Dieu ; il ne
sollicita que le droit de combattre la malice du
monde avec la semence dont tu vois vingt-quatre
plantes autour de toi. Ensuite, ce savant et saint
religieux se mit en mouvement, avec la protection
apostolique, comme un torrent que des pluies considérables
ont formé. Son impétuosité frappa les
germes de l’hérésie avec d’autant plus de force
qu’on opposa plus de résistance. De cette source
naquirent plusieurs ruisseaux qui baignent le jardin
catholique et rafraîchissent ses arbustes[202]. »


[200] Felix en latin signifie heureux ; Jeanne, en hébreu,
signifie favorisée de la grâce.



[201] Le cardinal d’Ostie est un célèbre commentateur des
Décrétales, Thadée un illustre médecin florentin.



[202] Dante, La Divine Comédie, Paradis, chant XII, vers
52-105. (Trad. Artaud de Montor.)







Après avoir signé la bulle de canonisation, Grégoire
IX déclara qu’il ne doutait pas plus de la
sainteté de saint Dominique que de celle des apôtres
Pierre et Paul ; de nombreuses générations
de chrétiens l’ont redit avec lui. Il est impossible,
en effet, d’imaginer une abnégation plus complète
de soi-même, une vie plus entièrement vouée au
service de Dieu. Depuis le jour où, jeune étudiant
à Palencia, il vendait ses livres pour secourir les
pauvres, jusqu’à celui où mourant, il adressait à
ses religieux ses dernières exhortations, saint Dominique
n’a poursuivi qu’un but, la gloire de
Dieu ; et c’est ce qui donne à sa vie une merveilleuse
unité. En cela, il ressemble à un grand
nombre de saints ; mais sa physionomie devient
plus précise et plus personnelle, quand on considère
les moyens dont il s’est servi. Parmi les élus,
les uns se consacrent à la contemplation des choses
divines ; pour mieux pratiquer l’ascétisme, ils
s’enfoncent dans la solitude, s’enferment dans les
cloîtres, afin qu’aucun bruit extérieur ne vienne troubler
leurs extases. D’autres se lancent dans l’action,
soit pour opérer des miracles de charité, soit pour
étendre toujours plus loin le règne de l’Évangile.
Quelques-uns même arrivent à la sainteté par des
moyens qui répugnent à notre délicatesse et étonnent
notre esprit. Rares sont ceux qui ont uni
harmonieusement le mysticisme et l’action, en les
poussant l’un et l’autre jusqu’au sublime.


Saint Dominique fut de ceux-là. Si l’on considère
ses austérités, si l’on se rappelle le cilice qui
était attaché à sa chair, la chaîne de fer qui adhérait
à ses reins, les disciplines qu’il se faisait donner
jusqu’au sang, les abstinences qu’il pratiqua
toute sa vie, les nuits entières qu’il passa en
prières ; si l’on n’oublie pas qu’il a fondé un Ordre
de religieuses cloîtrées qui, derrière leurs grilles, se
vouent à la pénitence et à la contemplation, il nous
apparaît comme un mystique digne de figurer sur
les autels à côté de saint Bruno, sainte Thérèse,
saint Paul de la Croix. Mais le même Saint a parcouru
à pied l’Europe occidentale pour prêcher ;
il a fait entendre sa voix à des milliers de villes et
de bourgades ; il a fondé un Ordre où tout converge
vers l’action de l’apostolat ; il a organisé
lui-même la plupart de ses couvents, dirigé les délibérations
de ses Frères réunis en Chapitre. Savant
dans les choses du ciel, connaissant à merveille
les choses de la terre, il excellait à conduire
ou une négociation ou une controverse, à gérer
des intérêts matériels, à faire des achats, des
échanges, des comptes d’exploitation rurale pour
assurer l’existence de ses chères filles de Prouille.
Ami de Simon de Montfort, conseiller des Papes,
il a été mêlé aux affaires politiques les plus importantes
de son temps : il a jugé les hérétiques ; le
crucifix à la main, il a paru dans les batailles, et,
à peine âgé de cinquante-un ans, il est tombé,
épuisé par son activité autant que par ses macérations.


C’est ce qui a rendu son influence si profonde et
si durable. C’est ce qui nous permet aussi de rechercher
dans sa vie des enseignements qui s’appliquent
à merveille aux nécessités de l’heure présente. Ce
n’est plus seulement en Lombardie ou dans le
Languedoc que l’Église est aujourd’hui reniée et
que la société est agitée par des doctrines néfastes.
Ce n’est plus dans un pays isolé que les gouvernements
favorisent les missionnaires de l’erreur et
entravent les apôtres de la vérité. Les grands
moyens qu’employa saint Dominique avec tant de
succès, sont encore nécessaires aujourd’hui ; plus
que jamais, il faut des Prédicateurs ; plus que jamais,
il faut que l’Église fasse œuvre de science
et que, tout en augmentant en eux-mêmes par la
prière et les secours surnaturels, la vie divine, ses
défenseurs ne manquent pas d’aller puiser dans les
Universités et dans l’étude, la connaissance des
choses divines et humaines.


La vie de saint Dominique est encore une école
de patience et de courage. Après dix ans de prédications
en Languedoc, il n’avait encore que quinze
compagnons et les hérétiques semblaient triompher !
Mais sa foi restait inébranlable et, cinq ans
après, plus de mille Frères étaient répandus dans
le monde chrétien tout entier, attestant par leur
zèle combien était féconde cette œuvre qui avait
paru d’abord échouer. Il n’avait pas attendu le succès
pour avoir confiance : ouvrier dans la vigne du
Seigneur, il était assuré d’avance que le Père céleste
la ferait fructifier.





BIBLIOGRAPHIE



OUVRAGES ET DOCUMENTS DU TREIZIÈME SIÈCLE.


Jourdain de Saxe. — De l’origine de l’Ordre des Frères
Prêcheurs. Successeur immédiat de saint Dominique
comme Maître général de l’Ordre, Jourdain de Saxe
écrivit ce récit sommaire avant la canonisation du
Saint, avant 1234. Ce texte est imprimé dans le recueil
des Bollandistes Acta Sanctorum, 4 août, p. 545 ;
et a été réédité par le R. P. Berthier O. P., professeur
à l’Université catholique de Fribourg. Écrit par un ami
et un disciple de saint Dominique, ce texte a une valeur
capitale.


— Lettre encyclique adressée par le Maître général Jourdain
de Saxe à l’Ordre, sur la translation de saint Dominique.
Elle fut écrite entre le 24 mai 1233, date de
la translation, et le 13 juillet 1234, date de la canonisation
du saint. C’est le récit d’un témoin oculaire ; nous
nous en sommes particulièrement servi. — Éditée
par les Bollandistes, ibidem.


Actes de Bologne et de Toulouse, recueil des dépositions
sur la vie, les vertus et les miracles du Saint, qui furent
recueillies en 1233, par les commissaires enquêteurs
dans le procès de canonisation. Nous nous en
sommes servi pour décrire les traits particuliers de la
vie et du caractère de saint Dominique. — Édités par
les Bollandistes.


Barthélemy de Trente. — Vie de saint Dominique ;
écrite de 1234 à 1251 par un religieux dominicain qui
avait connu personnellement saint Dominique. — Éditée
par les Bollandistes.


Humbert de Romans. — Chronique de l’Ordre des Prêcheurs
de 1202 à 1254, écrite par Humbert de Romans,
Maître général de l’Ordre ; mérite la plus grande confiance
à cause de la sincérité et de la situation officielle
de son auteur ; publiée par Mamachi, Annales Ordinis
Prædicatorum, et rééditée par le R. P. Berthier dans
sa réédition complète des œuvres d’Humbert.


— Vie du Bienheureux Dominique ; écrite avant 1254,
alors que Humbert n’était pas encore Maître général ;
publiée par Mamachi, op. cit., et le R. P. Berthier ; recueil
des traditions les plus authentiques sur la vie de
saint Dominique.


Constantin d’Orvieto O. P. — Vie de saint Dominique,
écrite de 1242 à 1247, pour compléter celle qu’avait
écrite Jourdain de Saxe ; éditée par Échard dans ses
Scriptores Ordinis Prædicatorum ; Paris, 1719. Constantin
était évêque d’Orvieto et il écrivit à la demande du
Maître général, Jean le Teutonique.


Sœur Cécile. — Relation sur la vie de saint Dominique.
Sœur Cécile avait été une des religieuses que saint
Dominique avait transférées de Sainte-Marie du Transtévère
à Saint-Sixte ; elle devint plus tard prieure du
monastère de Sainte-Agnès à Bologne. Agée, elle dicta,
vers 1280, cette relation à sœur Angélique. Écrit près
de soixante ans après les événements, ce document,
quoique venant d’un témoin oculaire, a besoin quelquefois
d’être contrôlé ; il y a une tendance à l’exagération
et au merveilleux. — Publiée par Mamachi,
dans ses Annales Ordinis Prædicatorum.


Gérard de Frachet O. P. — Vie des Frères de l’Ordre
des Prêcheurs, écrite par Frère Gérard, originaire de
Frachet, dans le diocèse de Limoges, provincial de
de Provence ; il l’entreprit, en 1256, sur l’ordre du Chapitre
général de Paris et du Maître général Humbert
de Romans, sur des documents authentiques. Nous en
avons tiré de nombreux traits sur la vie du Saint. Édité
en 1619, à Douai, cet ouvrage a été réimprimé de nos
jours par le R. P. Reichert O. P. dans les Monumenta
Ordinis Prædicatorum, en voie de publication.


Rodrigue de Cerrat. — Vie du Bienheureux Dominique,
écrite par un religieux espagnol avant 1266 ; compilation
sans grande valeur. — Éditée par Mamachi, op.
cit.


Thierry d’Apolda. — Histoire de la vie et des miracles
de saint Dominique et de l’Ordre qu’il a fondé, vie
complète et détaillée du saint, écrite, vers 1288, par un
Dominicain allemand, par ordre de Muño de Zamora,
Maître général de l’Ordre, d’après tous les écrits antérieurs. — Éditée
par les Bollandistes.


Sur la guerre des Albigeois, il faut surtout consulter les
chroniques de Pierre de Vaux-Cernay (Migne, Patr.
lat., t. CCXIII) et de Guillaume de Puylaurens (Bouquet,
Historiens des Gaules, t. XIX). Les bulles pontificales
concernant saint Dominique et les premiers
temps de l’Ordre occupent les premiers numéros du
Bullarium Ordinis Prædicatorum.



QUATORZIÈME SIÈCLE.


Bernard Gui. — Cet illustre historien dominicain a
écrit d’après les traditions de l’Ordre et les documents
antérieurs, dont il s’est servi avec beaucoup de tact,
plusieurs ouvrages utiles à consulter, notamment une
Histoire des fondations dominicaines, un Catalogue des
Maîtres généraux de l’Ordre, et un Catalogue des prieurs
de Prouille, qui ont été imprimés par Martène et Durand,
dans leur Veterum scriptorum et monumentorum
amplissima collectio, t. VI.


Pierre Calo. — Vie de saint Dominique, écrite, vers 1314,
par un religieux dominicain ; compilation qui se sert
surtout de l’ouvrage quelque peu antérieur d’un autre
Dominicain, Étienne de Salagnac : Des quatre choses en
quoi Dieu a honoré l’Ordre des Prêcheurs (inédit).



DU QUINZIÈME AU DIX-NEUVIÈME SIÈCLE.


Alain de la Roche. — Vie de saint Dominique. Ce Dominicain
breton, qui écrivait au milieu du quinzième
siècle, prétendit écrire la vie de saint Dominique d’après
ses propres révélations. Avec ce procédé tout particulier,
il composa un récit, presque de tout point fabuleux,
qui n’a eu que trop de crédit auprès des âmes
pieuses. Une grande partie de la légende du Rosaire
provient des récits d’Alain. Fribourg, 1619, in-4o.


Jean de Réchac O. P. — Vie de saint Dominique.
Paris, in-4o. A le plus souvent mis en français les récits
fabuleux d’Alain. Paris, 1647, 2 vol. in-4o.


Malvenda O. P. — Annales Ordinis Prædicatorum. Œuvre
de peu de critique, Naples, 1627, in-fo.


Bollandistes. — Acta S. Dominici confessoris. Vie critique
de saint Dominique, écrite par le Jésuite Guillaume
Cuper, et publiée dans le 1er volume d’août du
grand recueil des Acta Sanctorum, Anvers, 1733 ; fait
justice de plusieurs fausses légendes obscurcissant la
vie de saint Dominique ; nous nous en sommes beaucoup
servi.


Touron O. P. — La Vie de saint Dominique Guzman,
fondateur de l’Ordre des Prêcheurs, avec l’histoire
abrégée de ses premiers disciples, Paris, 1739, in-4o.
Faite avec une certaine critique, d’après les sources
primitives ; elle nous a été de quelque utilité.


Mamachi O. P. — Annales Ordinis Prædicatorum. Rome,
1756, t. I, seul paru, in-fo.



OUVRAGES MODERNES.


Lacordaire O. P. — Vie de saint Dominique, parue
en 1840, in-8o, lorsque le grand écrivain travaillait à
rétablir en France l’Ordre des Prêcheurs, dans lequel
il venait d’entrer ; vaut beaucoup plus par la forme que
par le fond.


Danzas O. P. — Études sur les temps primitifs de l’Ordre
des Frères Prêcheurs. Ier volume, in-8o. Poitiers, 1885.


Rév. Mère Drane. — Histoire de saint Dominique (en
angl.), trad. fr. par Cardon. Paris, in-8o, 1895.


Balme et Lelaidier O. P. — Cartulaire ou Histoire diplomatique
de saint Dominique ; recueil complet de tous
les actes concernant saint Dominique, publiés et commentés
par le R. P. Balme. Nous devons beaucoup à
cette publication, qui permet de préciser la vie du Saint
et de la dégager de beaucoup de légendes. 2 vol. in-8o,
parus à Paris, troisième sous presse.


Histoire du monastère de Notre-Dame de Prouille, par
une religieuse du même monastère. Ce livre est surtout
intéressant pour ce qui concerne l’histoire du
nouveau monastère. In-8o ; au monast. de Prouille.


Analecta sacri Ordinis Prædicatorum. Revue publiée par
ordre du Maître général de l’Ordre et donnant, à côté
des documents contemporains concernant l’Ordre,
d’importants documents sur l’histoire primitive des
Prêcheurs. Rome, 3 vol. in-fo, maison généralice.





TABLE DES MATIÈRES





	 
	Pages


	Chapitre I. — Enfance et jeunesse de saint Dominique 1170-1203.
	1


	Chapitre II. — Saint Dominique et les Albigeois.
	19


	Chapitre III. — Fondation du monastère de Prouille.
	53


	Chapitre IV. — Fondation de l’Ordre des Prêcheurs.
	65


	Chapitre V. — Saint Dominique, maître général de l’Ordre.
	99


	Chapitre VI. — Voyages et prédications de saint Dominique.
	138


	Chapitre VII. — Organisation de l’Ordre dominicain.
	157


	Chapitre VIII. — Mort et canonisation de saint Dominique.
	187


	Bibliographie
	207











*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK SAINT DOMINIQUE ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/2976674046942205224_cover.jpg
“ LES SAINTS

Saint Dominique

JEAN GUIRAUD

PARIS

LIBRAIRIE VICTOR LECOFFRE
RUE BONAPARTE, 90

1899





