
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Il tramonto di una civiltà, vol. 2 (di 2)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Il tramonto di una civiltà, vol. 2 (di 2)

        O la fine della Grecia antica


Author: Corrado Barbagallo



Release date: May 4, 2024 [eBook #73535]


Language: Italian


Original publication: Firenze: Le Monnier, 1923


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ, VOL. 2 (DI 2) ***







IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ
VOLUME SECONDO










CORRADO BARBAGALLO




IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ




O




LA FINE DELLA GRECIA ANTICA







«..... Indagheremo e conosceremo insieme le ragioni
per cui Sparta ed Atene, dal colmo della
gloria, cui, fra i Greci, erano dal nulla pervenute,
rischiarono poscia di precipitare nella servitù;
le ragioni per cui i Tessali, straordinariamente
cresciuti in ricchezza ed in potenza, sono ora
ridotti allo stremo della disperazione». «Occorre
all’uopo risalire alle cause prime, non già richiamare
gli eventi, che da quelle sono proceduti: alle
cause prime dei mali che ci hanno condotti allo
sbaraglio attuale».




(Isocr., La Pace, 116-17; 101).






VOLUME SECONDO




FIRENZE

FELICE LE MONNIER

EDITORE







PROPRIETÀ LETTERARIA RISERVATA




49-1924 — Firenze, Stab. Tip. E. Ariani, Via S. Gallo, 38










INDICE












CAPITOLO PRIMO.
LA GUERRA




Le guerre nella Grecia antica. 



La Grecia antica fu, per tutta la sua non lunghissima,
ma neanche brevissima, esistenza storica,
profondamente afflitta dal male, endemico e
inguaribile, della guerra. Sotto questo riguardo,
le sue gloriose repubbliche non hanno che un solo
termine di paragone (e il ripetersi del fenomeno
non fu casuale): i Comuni italiani del Medio Evo.
La sua vita fu tutta una serie ininterrotta di
lunghe ostilità e di brevi armistizi, un affilare, un
brandire, un incrociare, un risonare incessante di
armi.




L’età, che potremmo dire preistorica, della
Grecia antica si dischiude al nostro pensiero con
la evocazione di due grandi serie di guerre: la
guerra troiana e le altre infinite, che vanno sotto
il nome di «migrazione dorica». Poi, in età cronologicamente
più sicura, troviamo, nei secc. VII-VI,
le incessanti guerre contro Messeni, Argivi,
Arcadi, ecc., attraverso le quali Sparta conquista

l’alta sovranità sul Peloponneso. Poi, dal 500
al 494, si ha la insurrezione e la guerra delle colonie
greche di Asia, aiutate da Atene e da Eretria,
contro la Persia; dal 492 al 479, le prime
paurose invasioni persiane; dal 478 al 449, la controffensiva
greca ai danni della Persia, mentre
contemporaneamente, nella Sicilia, e nell’Italia
greca — la Magna Grecia — si svolgono lotte,
lunghe e cruente, fra colonie e colonie elleniche — Crotoniati
contro Sibariti, Siracusani contro
Agrigentini, Siracusani contro Crotoniati —, nonchè
fra Greci e Cartaginesi, Greci ed Etruschi,
Greci ed Italici.... Nel 466 o nel 471, nella Grecia
vera e propria, si ha la insurrezione, fieramente
domata, di Nasso contro Atene; dal 466 al 464,
la guerra di Atene contro Taso; dal 459 al 451,
mentre la guerra della Lega ateniese contro la
Persia continua, si susseguono una duplice serie
di ostilità ateniesi-corinzio-spartane; dal 449 al
446, una guerra beotico-ateniese-spartana; nel 440-39,
le ribellioni di Samo e di Bisanzio contro
Atene; nel 437-34, una spedizione ateniese contro
le città greche della Tracia e del Ponto;
dal 435 al 433 la guerra corinzio-corcirese-ateniese;
dopo di che, l’anno successivo scoppia
l’insurrezione di Potidea e di una parte della
Calcidica contro Atene, che inaugura i quasi
ininterrotti ventisette anni della tremenda Guerra
peloponnesiaca (431-04), che avvolse nelle sue fiamme
l’intero mondo ellenico. Tra il 404 e il 403, segue

la prima riscossa di Atene e la campagna di
Trasibulo contro «I Trenta»; fra il 400 e il 387,
una nuova guerra spartano-persiana, intramezzata
da ostilità di Sparta contro l’Elide e contro
Tebe, mentre in Occidente si svolgono le conquiste
del primo Dionigi su territorio siciliano ed
italico, nonchè una lunga guerra di Siracusa contro
i Cartaginesi. Nel 394 si apre, e continua fino
al 387, la grande, così detta, Guerra corinzio-beotica,
che travolse anch’essa nel suo turbine Tebe,
Atene, Corinto, Argo, Sparta, l’Eubea, la Grecia
centrale, la Calcidica, mentre, in Occidente, Dionigi
il grande ripigliava la guerra contro Cartagine
(383 ?) e i suoi tentativi di espansione in Italia,
che adesso lo fanno entrare in lotta persino
con gli Etruschi. Dal 386 al 380, s’incalzano e intrecciano
guerre spartano-mantineesi, guerre olintiaco-calcidesi,
guerre spartano-olintiache. Dal 377
al 362, si distende l’êra epica dei grandiosi conflitti
tebano-spartano-ateniesi-tessalo-epirotici, e,
in Occidente, si scatena una nuova offensiva di Siracusa
contro l’eterna sua nemica: Cartagine. Dal
362 al 357, mentre le armi non posano nel Peloponneso,
Sparta e Atene tornano a guerreggiare
contro la Persia, e poi, fallita l’impresa, Atene
ritenta la violenta annessione al suo impero dell’Eubea,
della Calcidica, del Chersoneso tracico,
testè perduti, entrando in conflitto con la Macedonia,
di cui ora è divenuto re Filippo II. Dal 357
al 355, si svolge la così detta Guerra degli Alleati

contro Atene; dal 355 al 346, la Prima sanguinosissima
Guerra sacra; nel 353, le prime guerre di
Filippo II per la conquista della Tessaglia;
dal 346 al 340, una serie, quasi ininterrotta, di
ostilità fra Atene e la Macedonia; dal 339 al 338,
la Seconda Guerra sacra, che suggella la fine
dell’indipendenza greca sotto l’egemonia macedone.
Contemporaneamente, nei trent’anni che
scorrono dal 367 al 337, tutta la Sicilia greca
arde di un incendio di guerre civili tra città e
città, solo intramezzato da tentativi, or fortunati,
or infelici, di Cartaginesi contro Greci, di
Greci contro Cartaginesi. Fra il 336 e il 335, si
susseguono due nuove invasioni macedoni in Grecia,
che epilogano nella catastrofe di Tebe. Al 334
si apre la grandiosa gesta macedone-greca per la
decisiva conquista della Persia, che durerà fino
al 326. Intanto dal 333 al 330, durante l’assenza
di Alessandro Magno, impegnato in Oriente, Sparta
guerreggia contro la Macedonia, e, tra il 323
e il 322, spento Alessandro, si combatte, fra Greci
e Macedoni, la disastrosa Guerra lamiaca. Poi
seguono sino al 239 le infinite contese fra i successori
di Alessandro, disputate e risolute, in gran
parte, su suolo greco, e, dal 239 al 146, il viluppo
più intricato di guerre macedono-acheo-etolo-spartano-romane.
Il 146 registra il lugubre epilogo
della distruzione di Corinto e della fine dell’indipendenza
della Grecia, sotto il calcagno romano.




In sette secoli di storia, dunque, circa settecento

ininterrotti anni di guerre, di cui ognuna
non sconvolse soltanto una breve regione, ma attirò
nel suo vortice quasi tutti gli Stati ellenici
della penisola e gli altri d’Italia e d’Asia, i quali,
del resto, figurarono consuetamente, o nelle più o
meno regolari simmachie ateniese, spartana, italica,
o nelle temporanee alleanze, che le nazioni
greche stipulavano e dissolvevano con mirabolante
disinvoltura.




Nè il sesquisecolare impero repubblicano di
Roma riesce foriero di migliore fortuna. Dalla
fine politica della Grecia al tramonto della Repubblica
romana, le più grandi operazioni militari
del tempo avvengono su terreno greco: e le
Guerre mitridatiche, continuate, salvo brevi armistizi,
dall’88 al 66, e la campagna contro i pirati
(67), e le guerre civili di Sulla contro Fimbria
(85-84), di Pompeo contro Cesare (49-48), di
Antonio e di Ottaviano contro gli uccisori di Cesare,
nonchè contro Sesto Pompeo (42-35), e l’ultima
di Ottaviano contro Antonio (32-30). Solo
allora, finalmente, la pace, di cui, alla guisa del
Secondo Impero Napoleonico, Roma ebbe a vantarsi
dispensatrice, spiegò i suoi ozi ristoratori
sull’Ellade malaugurata.




Questo fenomeno — tutto greco — della guerra
perenne non fu nè arbitrario, nè casuale. Le sue
profonde ragioni giacevano nella Grecia stessa,
ossia nella natura, essenzialmente municipale,
della sua organizzazione politica. È verità notissima

questa, che la Grecia non conobbe altra
forma di Stato, che il municipio, i cui confini di
regola non valicavano il territorio di una città.
Ma si è raramente badato alle conseguenze
enormi — benefiche e malefiche — che una tale
situazione portava seco. La nobiltà e la grandezza
dello spirito greco, come dello spirito dei Comuni
medioevali italiani del Medio Evo, nacque appunto
dal tanto deprecato fenomeno del municipalismo,
che esaltava tutte le potenze morali dei
cittadini, rinchiusi entro breve confine, per cui la
loro città era tutta la patria, era tutto il mondo.
Nacquero da questo stato di fatto il patriottismo
ardente, la svariata, meravigliosa molteplicità di
sviluppi culturali, artistici, spirituali, che caratterizzano
la storia greca. Ma nacque anche il
male endemico della guerra in permanenza. Ogni
grande Stato possiede mezzi sufficienti, o quasi,
alla sua prosperità; ha porti di mare, terre fertili,
pianure, montagne, varietà di colture, sbocchi
fluviali, centri naturalmente adatti all’industria
e centri naturalmente adatti all’agricoltura. Ogni
sua contrada può aiutare le consorelle e riceverne
vicendevolmente aiuto. Una città isolata, uno
Stato municipale, no. Essi sono di regola mancanti
di qualcuno, o di più d’uno di tali beni.
Quella o quello che possiede il legname non ha il
porto in cui scaricarlo; chi fabbrica merci non
ha libero il passo ai centri di importazione delle
materie prime; chi ha il monte non domina il

piano; il municipio, cui sorride l’abbondanza dei
suoi vigneti, non dispone di popolazione sufficiente
al consumo del suo vino. Lo Stato municipale
è, in conseguenza, per sua natura, mutilo
e paralitico. Onde il bisogno continuo, ch’è sua
ragione e mezzo d’esistenza, di aggregarsi, assoggettarsi,
strappare altrui i beni di cui abbisogna.
In questo profondo terreno sta la radice
del guerreggiare continuo, rabbioso, delle repubbliche
greche, così come dei Comuni medioevali
italiani. Poi il successo fortunato o l’irritazione
dello scacco mal tollerato, la gloria, l’ambizione,
il cocente dolore, i danni, subìti o temuti, complicavano
il problema, lo inciprignivano, lo avvelenavano.
La guerra perciò, nella Grecia antica, fu,
al pari dell’imperialismo cittadino, elemento, vitale
e fatale, della sua esistenza secolare. Senza
di essa la storia non conoscerebbe che una Grecia
oscura e vegetante nella mediocrità e nel silenzio.
Senza di essa lo splendore e la gloria di Atene e
di Sparta non sarebbero mai stati. Il che non impedì
che gli effetti della guerra continua si ritorcessero
tremendi contro coloro che li avevano
scatenati, e che, una volta generati, non assumessero
un incalcolabile potere di distruzione.




La Grecia, che non poteva vivere senza guerra,
era condannata a perire della sua guerra perpetua.
Qui, dove gli Stati sovrani erano infiniti,
innumeri dovevano essere ogni giorno i conflitti
interstatali. Qui i viventi dovevano rodersi, l’un

l’altro, da muro a muro, da fossa a fossa. Anch’ella,
questa antica nave senza nocchiero in
gran tempesta, era destinata ad infrangersi tra i
marosi giganteschi, che il suo violento procedere
andava sollevando. E come i Comuni medioevali
finirono con invocare un Signore, che desse loro
finalmente la pace, così l’Ellade antica finì col
preferire una signoria — quella dell’Impero romano — alla
sua selvaggia libertà, madida di lacrime
e di sangue. Pur troppo, il rimedio eroico
giungeva, questa volta, troppo tardi!



Lo sforzo demografico.



Per rilevare compiutamente di quali malefici
effetti la guerra sia stata cagione nel mondo
greco, noi dovremmo a rigore andare esaminando
le singole ripercussioni del fenomeno in tutti gli
Stati, che composero il mondo ellenico. Purtroppo,
questo ci è assolutamente impedito dalla
scarsezza e dalla oscurità enorme delle notizie,
che riguardano la loro vita interiore. Noi possiamo
però scegliere l’esempio tipico di qualcuno
dei numerosi Stati greci — quello ateniese, per
esempio — intorno a cui siamo meglio informati,
e da quest’analisi indurre tutte le analogie,
che vedremo man mano spontaneamente emergere,
e intorno ad esse collocare tutte le altre minori,
assai più rade notizie, che ci provengono da
altri Stati. Tale il procedimento, che siamo costretti

a seguire. Ma da esso ci illudiamo di
ricavare suggestioni bastevoli a formarci un’idea
esatta di quello che, per la Grecia antica, furono
i mali infiniti, arrecati dalla guerra.







Come è necessario avvenga d’ogni piccolo
Stato, che aspira a grandi scopi, Atene era costretta
a guerreggiare con il massimo sacrificio
di uomini di cui essa disponeva. La popolazione
libera dell’Attica si aggirava, nel suo periodo
migliore, intorno alle 250.000 anime. Eppure noi
troviamo che alla battaglia di Maratona, nel 490
a. C., Atene partecipava con 9-10.000 opliti, e
probabilmente con altrettanti armati alla leggera
(gimniti)[1]; a Platea (479), con 8000 opliti e
altrettanti gimniti[2]; mentre almeno 25.000 Ateniesi
erano imbarcati sulla flotta[3]. Noi troviamo
che gli Ateniesi, alla battaglia di Tanagra (457
a. C.), schierarono circa 14.000 opliti e altrettanti
gimniti, mentre altri contingenti erano stati
spediti ad Egina e in Egitto[4]; che, durante
la Guerra del Peloponneso, Atene, nel 431, mobilitò
per la difesa dell’Attica, oltre 30.000 fra opliti
e cavalieri[5] e una cifra non certo minore di
gimniti[6], e che nel 424 invase la Beozia con circa
20.000 uomini[7]. Questo, nel V secolo, ossia nell’età
di maggior floridezza demografica dell’Attica.
Nel quarto secolo Atene partecipa alla prima
invasione di Epaminonda nel Peloponneso (370
o 369) con 12.000 uomini[8]; l’anno successivo,

gli Ateniesi guerreggiano contro la lega beotica
in numero di circa 10.000[9]; finalmente, in occasione
della Seconda Guerra sacra (339-38), la città
eroica mobilitava tutti i suoi uomini fino ai 50
anni, armando da 9 a 10.000 opliti[10].




Or bene, queste cifre, di cui nessuna può dirsi
esaurisca tutto lo sforzo della mobilitazione nell’Attica
antica, e da cui di regola rimangono
esclusi gli equipaggi e i marinai delle grandi
flotte ateniesi, ci riportano da sole a una percentuale,
ossia a una mobilitazione del 10%, del 12%,
talora, persino, del 24%, della popolazione complessiva:
proporzioni assolutamente inaudite, e
che, ripetute e prolungate per secoli, dovevano
necessariamente esaurire la vitalità di qualsiasi
popolo[11].



La guerra, la pastorizia, l’agricoltura.



Un siffatto sistema di guerra continua devastava
in egual misura la popolazione dello Stato
e l’intera economia della nazione. Devastò e
spense in sul nascere l’agricoltura e la pastorizia
dell’Attica. Il giorno, in cui l’Impero ateniese
fu costituito, e fu palese come occorressero
molti uomini, ossia un abbondante macchinario
umano per difenderlo, il governo della Repubblica
dovette cercar di persuadere la popolazione
dell’Attica a lasciare i campi e a venire
in città, ove tutti — si diceva — troverebbero

da vivere nella milizia e nell’esercizio dei pubblici
uffici[12]. Scambiando forse una responsabilità
di cose con una responsabilità di persone,
taluno degli antichi attribuì tale consiglio senza
di meno ad Aristide, il capo del partito agrario,
divenuto, per singolare ironia della sorte,
il primo fondatore dell’Impero ateniese[13]. Ma,
fosse Aristide o fossero altri, è certo che da questo
momento comincia l’esodo dei contadini dell’Attica
dalla campagna nella città; ossia l’inurbamento
di tanta parte della popolazione, che fatalmente
avrebbe portato seco l’arresto e la decadenza
della pastorizia e dell’agricoltura nella
contrada. Poi la guerra, che non tarderà ad accendersi
infinite volte, farà il resto.




Il valore del bestiame, che pascolava nell’Attica,
era tutt’altro che insignificante. L’Attica
nudriva in gran copia pecore, capre, asini, muli,
e gli stessi buoi ed i cavalli, dapprima scarsi,
vi figurarono più tardi numerosi, in grazia specialmente
dei pascoli dell’Eubea[14]. Or bene, il
sopravvenire della guerra recava l’annunzio della
fine di tanta ricchezza, così come, sur un campo
florido di messi l’infuriare del vento prima ancora
dell’irrompere della gragnuola. Non era
per questo necessario che il nemico invadesse il
Paese. «Quando il nemico è vicino», scriverà ad
altra occasione un antico, «il fatto che l’invasione
non è avvenuta non impedisce che il bestiame
venga lasciato alla ventura»[15]. Ma assai

peggio, naturalmente, seguiva allorchè l’invasione
aveva veramente luogo. Gravissimi erano
allora gli effetti dell’antica — o dell’eterna? — maniera
di condurre la guerra. Il più delle
volte questa si riduceva a incursioni, saccheggi,
depredazioni brigantesche[16]. «Farsi leva degli
interessi dei proprietari, devastarne sistematicamente
le terre, distruggerne le messi, menar bottino
degli schiavi e del bestiame, ecco un espediente
press’a poco infallibile per istrappare delle
condizioni vantaggiose»[17]. Nè v’era mezzo alcuno
ad impedire quest’affondamento dell’artiglio
nemico nelle carni vive del Paese. La ristrettezza
del territorio di ciascuno staterello greco portava
l’invasore diritto al cuore dello Stato, lo conduceva
rapidamente a distruggerne in una volta
sola tutta la prosperità agricola. Una invasione
fortunata era, dunque, un danno profondo, che
talora non riesciva possibile riparare. È facile
perciò misurare come e quanto la presenza degli
Spartani nell’Attica, durante la guerra del Peloponneso,
abbia nociuto all’esistenza economica
del Paese.




Le colture dell’olivo, della vite, degli svariati
alberi da frutto, che avevano formato la ricchezza
della campagna ateniese, furono o interamente
rovinate o non mai più ricostituite. Gli armenti,
per lunghi anni allevati, curati, migliorati, diventarono
preda e macello dell’invasore; e chi in
tale lavoro aveva speso la propria ricchezza, e impegnato

la propria attività, vide in un’ora sola distrutte
le fatiche di lunghi anni[18].




Ma tutto questo, oltre che agli agricoltori, riescì
di danno inestimabile alla turba dei consumatori,
i quali, come sempre, costituivano la
grande massa della popolazione. Sotto la concorrenza
dei vini forestieri, la felice supremazia dell’Attica
cominciò, dopo la guerra del Peloponneso,
a declinare via via, terminando per cedere
il passo a quella di tutte le nazioni rivali. I prezzi
salirono a proporzioni vertiginose. Mentre le risorse
della popolazione diminuivano, il costo del
vino passò da 10 a 35 lire l’ettolitro[19], con una
media, fors’anco un minimo, di L. 25 circa[20].
Le qualità prelibate vennero ora importate a caro
prezzo dall’estero, e il vino di Chio fu, sui mercati
di Atene, pagato a L. 300 circa l’ettolitro[21].




Gli effetti disastrosi di una simile guerra non
erano soltanto temporanei. Da un lato, per l’imminenza
continua del pericolo, ai villaggi, sparsi
o disciolti in fattorie, la popolazione rurale venne
preferendo l’agglomeramento nelle cittadine fortificate,
tra il caro dei viveri e l’incomoda lontananza
dai centri naturali di lavoro[22], dall’altro
finì col preferire le culture inferiori a quelle superiori.
A che pro, infatti, indugiarsi in colture
lunghe, costose, difficili, sia pure remunerative,
le quali abbisognano assolutamente di una pace
sicura e tranquilla, dacchè lo stato permanente
è la guerra, e basta un attimo di odio a distruggere

l’opera paziente di lustri? Meglio dunque
abbandonare le coltivazioni, che richiedono lavoro
lungo e intensivo, e lasciare che la terra arida
produca da sè quel poco che le talenta.




Poteva succedere di peggio, e successe di fatto.
L’incertezza annua del raccolto, che non si sapeva
mai se sarebbe toccato ai cittadini o agli
invasori, finì talora col determinare — letteralmente — l’abbandono
dell’agricoltura. «Non si
semina», scrive un economista moderno[23], «che
nella speranza di raccogliere. Non si dissoda, non
si pianta, non si costruisce che a patto di non
avere quotidianamente a paventare la perdita dei
propri capitali. L’agricoltura più prospera non
tarderebbe a deperire se il suolo venisse a mancare
sotto i piedi di coloro che lo possiedono....;
la decadenza sarebbe tanto più rapida quanto più
imminente e grave ne fosse il pericolo. Certo la
sicurezza del possesso non è sempre bastevole a
imprimere ai lavori agricoli un impulso singolare,
ma è senza esempio che questi abbiano prosperato
facendone a meno....».




Fu allora che, perduta, ogni speranza, gli agricoltori
ruinati si rovesciarono a schiere — spontaneamente,
senza più bisogno di sollecitazioni — entro
le mura cittadine a sollevare un’altra ondata
di concorrenza ai danni della popolazione
operaia o, peggio ancora, a imporre allo Stato
ch’esso fornisse agli indigenti e ai disoccupati i
mezzi per vivere. Per questo, appunto, con la fine

del V secolo a. C., comincia veramente la grande
curée delle indennità pubbliche.




Ora non è più possibile restituire alla campagna
tanta parte della popolazione d’improvviso
inurbata. Ora, secondo il calcolo di un antico,
più di 20.000 cittadini succhiano quotidianamente
alle mammelle dello Stato ateniese[24],
e l’indennità pubblica, da sanzione naturale della
democrazia, diventa un «cancro roditore»[25]
della Repubblica.




Ma noi moderni non siamo più in grado di
formarci un’idea adeguata di tutto il disastro,
che per gli antichi veniva dalla decadenza o dalla
rovina dell’agricoltura. Presso di noi questa può
riescire uno degli elementi secondari del vivere
sociale. Per qualcuno degli Stati moderni, la società,
più che sullo sviluppo dell’agricoltura, poggia
sui progressi della sua industria e, specialmente,
su la portata dei suoi commerci. Nel
mondo antico accadeva precisamente l’opposto[26].
Allorchè quindi vi si discorre di rovina delle culture
della terra e degli agricoltori, si può giurare
di trovarsi dinanzi al crollo della maggiore e della
miglior parte dell’edifizio economico. «Si enuncia
una solenne verità», scriveva Senofonte, «quando
si afferma che l’agricoltura è madre e nudrice di
tutte le arti. Allorchè essa prospera, prosperano
anche queste; allorchè il suolo deve rimanere incolto,
può dirsi che ogni altra attività, praticata
sulla terra e sul mare, si spenga»[27].









Restavano i rigagnoli dell’industria e del commercio,
ma anche su di questi la guerra, permanente
e devastatrice, non mancava di esercitare
le sue conseguenze funeste.



La guerra e il commercio.



Le conseguenze delle interrotte comunicazioni
marittime dovevano, naturalmente, essere più
gravi pei Paesi che erano costretti a importare
granaglie, ossia, che mancavano dell’elemento
fondamentale della alimentazione quotidiana.
L’Attica antica produceva cereali in pochissima
quantità, onde difficilmente riesciva a fare a meno
della importazione, così come più tardi non lo potrà
l’Italia antica o non lo può oggi, ad esempio,
l’Inghilterra. Atene ricavava dalla campagna appena
20.000 hl. di frumento[28], e ne abbisognava
di una quantità per lo meno venti volte maggiore[29].
Gran parte della draconiana legislazione
cittadina era diretta appunto ad assicurare tale
rifornimento. Perciò lo Stato ateniese, mentre da
un canto proibiva rigorosamente l’esportazione del
grano, imponeva che due terzi almeno dei cereali
esteri, approdati al Pireo, venissero devoluti al
consumo cittadino, che nessun residente nell’Attica
ne scaricasse altrove se non nel porto di
Atene; ne limitava, oltre che da Atene, dal Ponto
e da Bisanzio, l’esportazione; esentava — pare — da
determinati oneri i commercianti di granaglie,

impediva rigorosamente l’incetta[30]. Ma
tutto questo non bastava; per procurarsi il grano,
occorreva avere facile il passo ai varî centri d’importazione:
il Mar Nero, l’Egitto, la Fenicia,
la Tracia, la Macedonia, la Tessaglia, la Siria,
ecc.[31].




In tali condizioni il libero uso del mare era,
per Atene, non solo la premessa necessaria di
ogni ulteriore grandezza, ma una questione di vita
e di morte. È evidente perciò a quali colpi lo
stato di guerra e le incerte fortune della medesima
abbiano dovuto replicatamente esporre l’economia
del Paese. Se gli sbalzi dei prezzi delle
cose venali furono, nell’Attica antica, assai più
gravi e frequenti, che non in qualsiasi altra contrada
del mondo contemporaneo, questo dovette
seguire in modo particolare per il genere, di tutti
più necessario alla vita: i cereali[32].




Allora si potè assistere a questa singolare e
tormentosa tragedia economica: mentre la guerra
in permanenza poneva ogni giorno in serio pericolo
la campagna dell’Attica; mentre ormai non
era lecito curare le produzioni più adatte al
Paese e più remunerative — la viticoltura e l’olivicoltura — occorse
insistere, fino al limite
estremo possibile, nella coltivazione dei cereali,
cui l’indole del terreno repugnava; il che voleva
dire nella semina di terre, che non potevano lasciare
alcun margine di profitto.... Per tal guisa
sulla fatale decadenza dell’agricoltura dell’Attica

non operavano soltanto i pericoli delle invasioni
imminenti, ma anche il semplice terrore del commercio
limitato o impacciato.




Tutto ciò, si potrebbe pensare, poteva giovare
a risollevare i prezzi all’interno e a procurare
l’agiatezza di buona parte della popolazione agricola.
Mera illusione! Chi era costretto a vendere
i prodotti della propria terra al primo offerente,
o si era già in precedenza gravato di debiti, non
riesciva a sostenere la concorrenza della grande
proprietà. Il rialzo dei prezzi non giovava quindi
che a una piccola parte dei proprietari della terra,
e nuoceva contemporaneamente alla grande massa
della popolazione produttrice e consumatrice. La
carestia e quello che oggi si dice il caroviveri si
delineavano come un fatto economico quotidiano,
recando seco — infallibilmente — la febbre affamatrice
dell’incetta e della speculazione[33].



Ancora de la guerra e il commercio.



Ma il commercio ateniese non riguardava soltanto
l’approvvigionamento vittuario del Paese.
L’ignoto autore de La repubblica ateniese ribatte
ad ogni piè sospinto su quello, che potremmo dire
cosmopolitismo mercantile della vita economica
dell’Attica. «Ciò che di squisito è in Sicilia, in
Italia, in Cipro, in Egitto, in Libia, sulle rive
del Mar Nero, nel Peloponneso o in qualsiasi altra
regione, tutto, in grazia dell’impero marittimo,

che noi teniamo, affluisce presso di noi»[34].
E Tucidide aveva scritto: «La potenza della nostra
città fa sì che godiamo agevolmente non solo
dei nostri prodotti, ma di quelli di ogni parte del
mondo»[35]. Vi affluivano di fatti le materie prime
d’ogni genere e gli elaborati di ogni perfezione:
legname per navigli e per costruzioni, lane, tele,
pece, cuoio, papiro, pelli, cera, miele, metalli, pesci
e carni salate, cacio, strutto, sego, bestiame,
frutta, avorio, incenso, unguenti, droghe, silfio,
vini, tessuti, tappeti, stoffe di seta, di lana e di
porpora[36], oggetti di metallo, anche prezioso,
lavori in ceramica, porcellana, oggetti di legno,
schiavi ecc. ecc. I rivoli di tanta importazione scaturivano
da ogni parte del mondo allora conosciuto,
dalla Grecia peninsulare, dalla Tracia,
dalla Macedonia, dal Tirreno, dal Jonio, dall’Egeo,
dalle coste dell’Asia Minore, dalle sponde
del Mar Nero, da Cipro, Creta, Cartagine, dalla
Magna Grecia, in Etruria, in Caria, in Frigia, in
Paflagonia, in Fenicia, in Spagna, in Siria[37].




Tanto ben di Dio non era unicamente destinato
al fabbisogno della città, ma ne alimentava
a sua volta lo scambio ed il commercio con l’estero.
I forestieri scendevano sia al Pireo che ad
Atene a fare le loro provviste e a fornirsi dei manufatti
dell’industria paesana o forestiera, accumulati
nei magazzini della metropoli. «Tutti coloro»,
chiedeva Senofonte o, piuttosto, l’anonimo
autore di un suggestivo libretto su Le entrate di

Atene; «tutti coloro i quali abbondano di grano,
di vino (specie se si tratta di qualità prelibate), di
olio, di bestiame, vogliono trar vantaggio o dalla
loro sagacia o dal loro danaro», «tutti quelli
che han bisogno di vendere o di comperare nella
maggiore quantità e nel più breve tempo possibile,
dove potrebbero meglio profittare che in
Atene?»[38]. In tal guisa, Atene, a cui tutti i
prodotti delle contrade mediterranee mettevano
capo, esportava, a sua volta, ovunque[39] pellicce,
oggetti in cuoio, tessuti di varie fogge, vasi di
terra e di metallo, letti, strumenti musicali, profumi,
chincaglierie, oreficerie, argenterie, libri,
tavole, statue, oggetti artistici, marmo, piombo,
e, fra i generi alimentari, vino, miele, fichi e,
specialmente olio[40], dal cui commercio, come
dall’unica derrata, che la politica finanziaria ateniese
affrancasse da misure proibitive, massimo
era, qual’è ancor oggi, il guadagno.




D’altro lato, i mercanti ateniesi facevano direttamente,
fuori dell’Attica, un attivissimo scambio
di merci, acquisite e caricate[41], ed esportavano
dall’Egeo vini e altri articoli in Sicilia, in
Italia, nella Colchide, nel Ponto[42], ecc.




A quanto ascendeva il valore del movimento
commerciale di Atene? Noi non abbiamo mezzo
sicuro per determinarlo. Calcolando sull’ammontare
del dazio d’entrata e di uscita, a cui sottostavano
le merci che per terra o per mare entravano
nell’Attica o ne uscivano — la famosa cinquantesima,

ossia un’imposta del 2% — quale ci
è riferito per un anno di grave crisi economica
ateniese, ci troveremmo di fronte a un movimento
di 10-12 milioni[43]. Ma il commercio ateniese
doveva essere ben altra cosa negli anni normali o
nei giorni della gloria. Del resto esso non si svolgeva
soltanto nell’Attica, ma circolava per tutto
il suo impero marittimo. Entro così vasta periferia,
noi non possiamo supporlo inferiore a 160-180.000.000
di lire-oro[44], ossia, dato il valore del
denaro nell’evo antico, rispetto a quello moderno,
pari circa a un miliardo di lire, il triplo di ciò a
cui, innanzi la Guerra europea, ascendesse il movimento
commerciale della Grecia contemporanea,
che è pure uno dei più fiorenti del Mediterraneo[45].




Or bene, tutta questa gigantesca e preziosa attività
veniva d’un tratto arrestata dalla guerra.
Le navi, gli uomini erano tosto destinati a scopi
ben diversi, che non fossero più quelli del pacifico
commercio; i porti erano ingombri di vascelli militari
e di materiale bellico; a tutte le flotte era
imposto il duro cómpito della così detta guerra
di corsa.




Una tale e tanto grave conseguenza basterebbe
da sola ad avvertire delle proporzioni della crisi,
che la guerra, col suo semplice annunzio, veniva
ogni volta a provocare.




Nè la guerra si combatteva soltanto con le
armi. Il gioco delle armi si intrecciava e si serrava

con quello delle proibizioni commerciali. «I
nostri nemici», avvertiva acutamente l’autore de
La Repubblica ateniese, «non consentiranno mai
che le merci vengano portate in luoghi diversi da
quelli in cui essi tengono il dominio del mare»[46].
La Guerra del Peloponneso — era ben noto in
Atene — era stata inaugurata da un decreto vietante
ai Megaresi l’accesso nei mercati dell’Attica
e nei restanti porti della Confederazione[47]; più
volte Egina ed Atene s’erano a vicenda bandito il
boicottaggio di determinate mercanzie; in tempi
lieti e tranquilli, Sparta, antico Impero celeste,
chiudeva l’ingresso agli stranieri[48], e quindi alle
loro importazioni. Ma la guerra induceva naturalmente
a moltiplicare all’infinito la frequenza
e la gravità di tante rappresaglie e di così gravi
danni.




Quando Atene ebbe rotto le ostilità contro Filippo
II, fu bandita la pena di morte contro
chiunque apprestasse armi o attrezzi navali al
nemico[49]. E, poichè le fabbriche ateniesi erano
le fornitrici principali del materiale di guerra a
molti Stati greci, siffatta disposizione, che deve
aver avuto conseguenze crudeli, non deve certo
essere rimasta episodio isolato. Noi non abbiamo
menzione di veri e propri blocchi, parziali o totali,
contro l’Attica: ma sappiamo che contro
Atene fu più volte condotta la così detta guerra
di corsa e siamo autorizzati a pensare che blocchi
veri e propri non dovettero certamente mancarne

poichè ne troviamo enumerati parecchi a
danno di altri Paesi. Il blocco, del resto, non
danneggia soltanto coloro contro cui è dichiarato,
ma ricade su quelli stessi che lo dichiarano, specie
se si tratta di Stati industriali e commerciali.
Esso equivale alla chiusura di una delle fonti dell’importazione
e di taluno dei mercati d’esportazione,
cioè a dire al disseccamento di una parte
dell’agiatezza e della ricchezza di quei Paesi, che
lo hanno per primi volontariamente decretato[50].




Ma non si trattava di ripercussioni o di effetti
limitati. La grande legge della solidarietà universale
abbraccia tutto il dominio e tutti i rami
della produzione. «I frammenti del gran tutto»,
parla un antico, «si sorreggono come gli anelli
di una catena; l’agricoltura ha bisogno dell’arte
del legnaiuolo e del fabbro ferraio; questi, dei
tessitori e degli architetti, e così, a chi ben
guardi, tutto è solidale nell’intrecciarsi dell’umano
consorzio». Per tal guisa, il fiorire o
il decadere del commercio decideva in buona parte
delle sorti dell’agricoltura e di quelle dell’industria.




Il rapporto di queste due attività riesce nell’evo
antico alquanto diverso da quello che fra
esse corre nell’evo moderno. Oggi il rapido miglioramento
degli strumenti di produzione, la tenuità
del prezzo delle merci sforzano i mercati
più refrattari, determinano le correnti d’importazione
e di esportazione, eludono i talora contrastanti

rapporti diplomatici. Nel mondo antico,
invece, delle sorti del commercio, e quindi della
esistenza delle varie industrie, decideva il più
delle volte la violenza delle armi.




Gli Stati, con le loro navi da guerra e con la
loro autorità, assicuravano le pericolose vie del
transito, aprivano o chiudevano i mercati ai più
temuti concorrenti, s’accaparravano, in gran copia
e a buon mercato, l’approvvigionamento delle
materie prime. L’industria e il dominio della
terra e del mare erano, assai più che nell’evo contemporaneo,
intimamente connessi fra loro, e la
ricchezza e la forza erano, assai più che non oggi,
a un di presso, un unico fenomeno sotto denominazioni
differenti. «Non vi è città», spiega ancora
l’autore de La Repubblica ateniese, «che non
abbia bisogno di importare o di esportare; il che
non potrebbe, se non assoggettandosi alle disposizioni
di coloro che tengono il dominio delle
acque»[51]. «Se taluna ha eccesso di legname per
navi, dove lo venderà se non consente chi impera
sul mare? Se tal’altra abbonda di ferro, di bronzo,
di cotone, dove li scambierà se a costoro non
si renderà benevisa?»[52]. Ma se tale circostanza
faceva ad ogni popolo gradito il pensiero della
guerra, ogni disastro bellico segnava necessariamente
la fine d’ogni prosperità industriale.




A sua volta la rovina del commercio e dell’industria
si ripercoteva malauguratamente su
quello che abbiamo definito il fulcro dell’economia

antica: l’agricoltura. Si è talora ritenuto
che le società puramente agricole siano capaci di
vivere e di fiorire in piena ed isolata indipendenza.
Nulla di meno esatto. Condizione necessaria della
loro prosperità è stata in ogni tempo l’esistenza
di mercati prossimi al coltivatore, ove questi possa
smerciare le proprie derrate e donde abbia mezzo
di ritrarre gli elementi necessari al proprio benessere.
Quanto diverse non sono le prospettive
dell’agricoltura in Paesi poveri e in Paesi arricchiti
dalla febbrile attività del commercio e dell’industria!
Le sorti dell’agricoltura risultano
quindi strettamente connesse con le sorti dell’uno
e dell’altra; fioriscono e decadono insieme. Tale
è stata la sorte loro in ogni tempo: tale fu nell’Attica
antica!







Ma gli effetti economici della guerra perenne,
quale noi la ritroviamo in Grecia, non conoscono
limiti. Le nazioni antiche non disponevano di una
quantità sempre uguale e costante di prodotti
naturali o di merci di cui godere. Le difficoltà
dei trasporti, l’impossibilità di reagire artificialmente
alle violenze degli agenti naturali, la mancanza
di un comune mercato regolatore; sopra
tutto, la scarsa potenzialità produttiva, riescivano
di ostacolo insuperabile alla stabilità e alla
costanza della produzione[53]. Ma, fra le cause di
squilibrio, massime erano quelle dipendenti dalla
guerra.









La guerra distruggeva ciò che si era prodotto,
allontanava le braccia dalla produzione,
arrestava e stornava l’investimento dei capitali,
turbava la pastorizia e l’agricoltura, impediva
l’importazione e l’esportazione, determinava mirabolanti
dislivelli nei prezzi delle derrate naturali
e delle merci, che, come l’esperienza oggi ci
avverte, dovevano anche allora prolungarsi per
gran tempo, o, magari, aggravarsi, al ritorno delle
brevissime paci[54]; arrestava gli affari o distruggeva
il credito; sospendeva l’obbligo della correttezza
e della legalità, e, sotto la minaccia di
oscuri pericoli, terminava per pesare sulla vita
sociale con una continua incertezza, un oscuro
malessere, una paralisi quotidiana delle sue migliori
energie, di cui, nell’assai più stabile regolarità
del mondo contemporaneo, riesciamo a
mala pena a cogliere la portata.



La guerra e le finanze ateniesi.



Con la crisi universale dell’economia privata
s’accompagna quella dell’economia dello Stato.
A quali proporzioni ascese lo sforzo finanziario
che la Repubblica d’Atene si imponeva al ricorrere
di ogni guerra?




Già, fin dal V secolo, la Città, sobbarcandosi a
un dispendio annuo di circa 200.000 lire-oro aveva
acquistato, e manteneva a suo carico, un corpo
di mille arcieri, che salirono più tardi a 1600, i
quali, pur serbando, quale principale attribuzione,

la polizia della città, potevano essere impiegati
in operazioni più specificatamente militari[55].




Venne quindi istituito un corpo di cavalieri,
i quali salirono via via a mille, e poi a mille e
duecento[56], e per cui la spesa ascendeva a non
meno di 225.000 lire annue[57]. Venne al tempo
istesso organizzato, pel servizio della marina, un
esercito di teti, anch’essi a carico dell’erario[58],
e, finalmente, allorchè le guerre si resero permanenti
e fu d’uopo combatterle in remote contrade,
occorse, come nella Repubblica romana,
stipendiare senza distinzione, tutti i soldati, nonchè
reclutare dei mercenari. Allora ogni pedone
ricevette in guerra L. 0,60 giornaliere, talora perfino
L. 2, e ogni cavaliere, il doppio, o, magari,
il triplo della prima delle cifre sovra indicate[59],
senza calcolare l’indennità di equipaggiamento:
la così detta καταστάσις[60].




Noi possiamo calcolare a quanto ammontasse
la spesa giornaliera per lo stipendio di un esercito
in piede di guerra. Supponendo un esercito
in armi, tra milizie attive e di riserva, di 20.000
uomini di fanteria e di un migliaio o poco più di
cavalieri[61], avremmo, per il solo stipendio ai
soldati, L. 13.500 al giorno, ossia circa L. 900.000
all’anno, ossia, a seconda i tempi, 1﻿⁄﻿6 o 1﻿⁄﻿12 di
tutte le entrate annuali del bilancio ateniese![62].
Ma all’indennità di equipaggiamento e al soldo
per l’esercito di terra, occorreva in Atene aggiungere

le spese per le fortificazioni intorno alla
città, e, sopra tutto, quelle pel mantenimento
della flotta.




Le costruzioni navali non venivano, nè in pace
nè in guerra, interrotte. Ogni anno si costruivano
non meno di venti triremi[63], e il Consiglio,
che non vi avesse provveduto, non poteva avanzare
diritti ad onorificenze[64]. Ogni trireme costava,
nel V secolo, un talento, ossia 6000 lire
circa[65]. Al suo armamento occorrevano, tra marinai
e soldati, duecento persone, di cui ciascuna,
se normalmente, tra soldo e indennità di vitto,
percepiva, al pari dei soldati di terra, L. 0,60 al
giorno[66], riceveva talora, quale eccitamento a
maggiore attività ed emulazione, fino ad una
dramma (L. 1) circa[67]; sì che, calcolando in
base ad una flotta di 300 triremi, le sole spese
pel mantenimento dell’equipaggio, per un solo
mese, dovevano ascendere a non meno di un milione
di lire. Or bene, un’armata di 300 triremi
fu tutt’altro che straordinaria per Atene. Al 353
la flotta ateniese ne contava 349[68]; nel 325, 360,
oltre a 50, più costose, quadriremi e a 7 quinquiremi[69];
al 330, 392 triremi e 18 quadriremi[70].




Ma alla costruzione delle navi e all’allestimento
delle flotte occorreva un arsenale: quello
del Pireo era costato non meno di sette milioni[71].
Oltre ai vascelli da guerra occorrevano
le navi onerarie, le altre destinate al tragitto della
cavalleria, i battelli di servizio. Gli assedî reclamavano

nuove spese per costruzioni in legno o in
muratura, per macchine da attacco e da difesa,
sempre più copiose e più dispendiose, a misura
del progresso dell’arte bellica, per l’acquisto dei
proiettili[72], e per le mille altre imprevedibili
necessità.




Nè il dispendio si limitava alle somme, teoricamente
e ragionevolmente calcolabili. Ogni guerra
implica di necessità un mondo di spese irragionevoli,
eccessive, illecite, eppure inevitabili. Il
disordine amministrativo ne decuplò in ogni caso
il vertiginoso ammontare. I quattrini spremuti
dal sangue più vivo dei cittadini, andarono, il
maggior numero delle volte, a finire nello scialacquo
dei generali, nelle speculazioni dei trasmettitori
del soldo, nelle truffe dei fornitori, i quali,
naturalmente, gareggiarono, come sempre, nel segnare
in conto spese non avvenute, soldati inesistenti,
forniture mai apparecchiate[73].




È possibile oggi, in base agli scarsi elementi
che possediamo, calcolare il vuoto spaventoso, che
ogni guerra ed ogni previsione di guerra dovevano
scavare nel bilancio dell’antica Repubblica ateniese?
L’assedio di Samo di soli nove mesi (440-39)
costò ad Atene 8 o 9 milioni[74]; l’assedio biennale
di Potidea (432-30), da 12 a 15 milioni di lire[75];
quello di Siracusa (415-413) superò di parecchio
queste cifre, toccando i 100 milioni[76]: tutta la
prima fase della guerra del Peloponneso — la
così detta Guerra decennale (431-21) — dovette

ingoiare intorno ai 100 milioni[77]; la Guerra deceleica
(412-404) dovette importare circa 40 milioni;
l’intera guerra del Peloponneso costò non
meno di 50.000 talenti, pari a circa 300 milioni[78];
le operazioni militari del 378-374, importarono
12.000.000 di lire[79]; altrettante la Guerra sociale
del 357-55, di cui più di 9.000.000 circa per i soli
stipendi ai mercenari[80]. Orbene, la gravità di
tutte queste cifre risalta agevolmente quando si
confrontano con quelle complessive del bilancio
ateniese.




Atene, nell’età della sua maggiore floridezza,
allorquando reggeva indiscussa il primato delle
nazioni elleniche, vantava un’entrata di appena
sei o, tutt’al più, di dodici milioni di lire[81]. Un
solo anno di guerra bastava quindi ad ingoiare
ogni entrata del bilancio, ed è perciò agevole intendere
come, al momento della catastrofe dell’impresa
di Sicilia, nel settembre 413, tutte le
risorse ateniesi fossero state distrutte[82]. È facile
spiegarsi come, due anni dopo, alla vigilia
della grande vittoria navale di Cizico (410), la
Città non si trovasse più in grado di pagare i
suoi marinai e i suoi soldati[83]. Si capisce come
la Guerra del Peloponneso, così decisiva per l’esistenza
di Atene, fosse perduta due volte, nel 421
o nel 404, non già per i successi militari dell’avversario,
ma per la impossibilità finanziaria, in
cui la Città, dopo la disfatta di Antipoli, e dopo
l’assai più crudele sorpresa di Egospotamòs, si

trovò di mettere in mare una nuova flotta[84].
Riesce infine perfettamente legittimo concepire
quello che di fatto avvenne: come sforzi bellici,
tanto superiori alle capacità finanziarie, finissero
col mettere in pericolo la incolumità, l’esistenza
storica dello Stato, anzi della nazione ateniese.







In che modo, con che mezzi, rischiando che
terribili conseguenze, la Repubblica ateniese tentò
provvedere alle sue impellenti, inesauribili necessità
finanziarie?




Il bilancio dell’antica Atene, come quello di
tutte le Repubbliche greche indipendenti, era un
bilancio di guerra. Esso non poggiava su imposte
regolari ed ordinarie, cui provvedessero la
ricchezza e l’attività dei cittadini. I suoi cespiti
principali erano il tributo dei così detti alleati,
e le tasse doganali su tutte le merci all’entrata
o all’uscita dal territorio nazionale e le imposte
per l’uso dei loro porti e dei loro mercati. Era
evidente la natura politica di cotali forme di tassazione
e, quindi, la loro intima connessione con
la potenza del Paese.




Il tributo degli alleati importava almeno la
metà di tutte le entrate ordinarie dello Stato ateniese.
Ma a quali repentagli non era esso posto
dalla guerra, molte volte intrapresa per assicurarne,
talora, per ampliarne i gettiti!




Durante la rovinosa spedizione d’Egitto del
460-49 parecchie delle città alleate di Atene si

credettero autorizzate a interrompere i periodici
versamenti[85]. Nel 440, in seguito alla ribellione
di Bisanzio e di Samo, l’ampio distretto della
Caria fu visto ridursi a sole trenta città; la Ionia,
stremata di municipi tributari, perdette ogni
diritto all’autonomia finanziaria, e numerose cittadine
del Chersoneso e della Calcidica, interruppero,
le une, per breve ora, le altre, definitivamente[86],
i rispettivi annui contributi. Nel
436-35, in seguito ai gravi malcontenti che avevano
determinato l’invio di una colonia là dove
sorgerà Anfipoli, quel pericoloso esempio è imitato
da cinque altre cittadine della Tracia[87].
Nel 432-30, la rivolta di Potidea torna a rattizzare
la defezione e l’insurrezione[88]. E così, ad
ogni alitare di fronda, ad ogni insuccesso militare,
ad ogni tentativo, ad ogni pericolo che si
disegna all’orizzonte contro Atene, l’impero vacilla
sulle sue basi, si sgretola, e un vuoto pauroso
si apre sotto le fondamenta economiche dello
Stato. Nel 404, in seguito alla miseranda catastrofe
della Guerra peloponnesiaca, il contributo
federale vien meno del tutto, e lo Stato ateniese
precipita nella miseria più nera. Cinquant’anni
dopo, al dissolversi della terza Lega marittima, la
tragedia si rinnova. Il contributo federale discende
a 45 talenti, poco più di L. 250.000[89],
quante un tempo ne versava la sola Samo, e la
storia di Atene è finita per sempre.




Ma non a questo soltanto si limitavano, nei

rapporti con gli alleati, i contraccolpi delle guerre
continue. Le sempre emergenti strettezze finanziari
e l’acuirsi del malcontento delle città alleate,
che accompagnava di pari passo ogni periodo di
ostilità, costringevano Atene ad usare della forza
per ricondurre i debitori insolventi all’osservanza
dei loro obblighi federali[90]. La guerra provocava
la guerra! E, quando si pensa che prime a
sottrarsi erano sempre le città più lontane, poste
alla periferia dell’impero, e che ogni parziale, felice
ribellione ingenerava, col contagio dell’esempio,
nuove ribellioni, apparirà evidente di qual
danno, prossimo e remoto, riescisse, per Atene,
ogni più lieve guasto nello strumento medesimo
della sua potenza, politica ed economica.




Ma le voci delle entrate ateniesi, che la guerra
comprometteva, non si limitavano — dicemmo — al
tributo degli alleati. Vi seguivano in primo
luogo le imposte doganali. Il commercio ateniese
aveva un valore suo proprio, quale fonte della
ricchezza dell’erario[91]. L’abbiamo notato: la
cinquantesima (la πεντηκοστή), ossia il dazio
del 2% sopra tutte le merci, imbarcate, sbarcate,
reimbarcate al Pireo, rendeva alla Repubblica,
nei suoi giorni più difficili, circa 200.000 lire[92]
all’anno. C’erano poi altre imposte doganali, di
cui diamo soltanto accenni oscuri e indefiniti[93].
Una imposta dell’1% (una centesima) (ἑκατοστή),
che non era forse l’unica del genere, colpiva — pare — l’uso
del porto, così come due dazi,

difficili a determinare con precisione, esatti rispettivamente
dallo Stato e dai Comuni, colpivano
tutte le merci che venivano trasportate al
pubblico mercato, alla classica agorà[94]. Gli alleati
di Atene — sappiamo — erano obbligati a
recarsi nella capitale dell’Attica per la trattazione
e la risoluzione delle loro controversie giudiziarie.
C’era poi l’imposta sulle vendite e sulle
pubbliche aggiudicazioni di immobili: l’eponion[95].
Or bene, anche questi varî cespiti del bilancio ateniese,
dipendevano, direttamente e indirettamente,
dall’alterno stato di pace e di guerra. La guerra li
aveva creati o almeno ne aveva, per Atene, elevato
il gettito a proporzioni, che la maggior parte
delle città greche ignorava. Ma la guerra, con
le sue crisi, veniva ad annullarli o a scarnificarli
profondamente. Essi dipendevano dalla potenza
della nazione che ne godeva, dalla sua autorità
sopra alleati e sopra forestieri; e questi
non erano più tenuti nè a dogane nè a spese giudiziarie
fin dal primo giorno in cui, alla soccombente
repubblica veniva meno la forza necessaria
a tanta coercizione, o le invasioni straniere arrestavano
la regolarità dell’amministrazione della
giustizia, o impedivano la possibilità materiale
dell’esazione[96].




Per tal modo, se in ogni tempo la guerra ha
esercitato un’influenza notevole sulla finanza degli
Stati belligeranti, il particolare assetto delle
finanze delle grandi città greche, in intimo, organico

rapporto con la loro potenza politica, rendeva
tale legame indissolubile. Non soltanto ogni
guerra ingigantiva le spese; ma il suo solo annunzio
bastava a far sì che le entrate precipitassero
a proporzioni miserevoli e insufficienti. La
guerra bruciava ad ambo i capi l’esistenza economica
di quelle repubbliche: ne distruggeva gli
utili, ne rincrudiva i danni. Così il circolo di
quella che fu la perenne tragedia finanziaria degli
staterelli greci era chiuso e saldato.



Tributi e imposizioni straordinarie.



A rompere il malefico incantesimo, non v’era
altro mezzo che trasformare le basi stesse del bilancio
ateniese: farne, di un bilancio politico,
un bilancio economico, al riparo, nella più alta
misura possibile, da tutti i contraccolpi della
guerra. Fu il sogno di quel singolare autore dell’operetta
che ha per titolo Le entrate di Atene,
che si è voluto identificare con Senofonte, e che,
in ogni modo, in sulla metà del sec. IV, rappresentava
il pensiero di una buona parte dell’opinione
pubblica ateniese, completamente aliena
dal voler ripetere le terribili esperienze dell’età
che vi aveva proceduto[97]. Il sogno del democratico
autore dell’opuscolo è quello di trasformare
lo Stato ateniese in uno Stato industriale, in uno
Stato imprenditore di lavori e di speculazioni
commerciali. Su questa particolare concezione,

per altro disegnata, idealmente, in modo perfetto,
incombe un pericoloso elemento utopistico[98]. Ma
l’utopia celava una profonda verità ed una purissima
intenzione: quella di far vivere gli Ateniesi,
non più sui frutti dell’impero e della guerra, ma
sui proventi della pace.




Ma per la trasformazione della finanza ateniese
in una finanza di pace, occorrevano tempo,
calma, abnegazione e, sopra tutto, uno stato di
tranquillità, che assai di rado Atene godette.
Nella ressa delle esigenze quotidiane, con la guerra
permanente alle spalle, il rimedio più rapido
e più naturale era, invece, quello d’inasprire i
tributi: effetto e segno, insieme, dell’immiserirsi
del pubblico erario e causa di mali nuovi
e impreveduti. Siamo alla vigilia del grandioso
conflitto col Peloponneso. La guerra di Samo
(440-39), la difesa di Corcira contro i Corinzi
(433-32), la successiva spedizione in Tracia
e, finalmente, il tremendo assedio di Potidea
(432-30), che inaugura appunto la guerra, hanno
importato una spesa di circa 4000 talenti (= circa
24 milioni di lire)[99]. Occorse allora procedere
ad una prima revisione dei tributi degli alleati,
in parte ribelli, e, com’era naturale, a un rincrudimento
dei medesimi[100]. Ma il rimedio è insufficiente,
e, mentre le spese incalzano, esso provoca
nuove renitenze e nuove defezioni. Dopo le entrate,
le riserve del bilancio, di cui Pericle andava
così orgoglioso, vengono, come giammai, profondamente

intaccate[101]. E la guerra non s’arresta,
anzi è d’uopo intensificarla e passare decisamente
all’offensiva. Intanto scoppia la rivolta
di Mitilene (428). Allora viene riesumata
l’antica eisphorà ateniese, che un tempo avea
colpito le sole proprietà fondiarie dell’Attica,
e ora dovrà colpire, insieme, la ricchezza, mobiliare
e immobiliare, del Paese.




L’eisphorà del 428 è prelevata nella misura
di 200 talenti (oltre un milione di lire)[102]. Era
un gettito cospicuo; ma una goccia d’acqua nell’oceano
dei bisogni infiniti. L’anno dopo, occorre
tornare a rivedere i tributi[103]. Pure, siccome
la guerra non dà successi notevoli, è pericoloso
imporre agli alleati grandi sacrifizi. Bisogna
limitarsi quindi a piccoli ritocchi. Ma nel
425 si ha la felice occupazione di Pilo, ossia l’invasione
della Messenia, donde si spera, in Atene,
non sia difficile far saltare in pezzi il dominio
spartano sul Peloponneso. Allora, salito Cleone
all’ufficio, che per tanti anni era stato gloriosamente
tenuto da Pericle, si osa decretare un raddoppiamento
dei tributi confederali. I 460 talenti,
che Aristide aveva loro imposti e che già
erano stati portati a 600[104] sono ora fatti salire
a circa 1000: sei milioni di lire[105]! Si sperava
forse sfuggire alla necessità di nuove eisphorai,
così penose per il cittadino ateniese, da lustri
abituato a vivere delle entrate del suo impero?
Se tale voleva essere la speranza dei reggitori di

Atene, essa riuscì vana, chè, circa un anno dopo,
intorno al 424, bisognò ricorrere di nuovo, e, probabilmente,
più di una volta, all’eisphorà[106].




L’ombra di quella tregua, che il capo del partito
conservatore ateniese, Nicia, riuscì a segnare
nel 421 con Sparta, interruppe la continuata adozione
di mezzi così eroici. Ma la speranza della
pace non era stata che un inganno, un breve agitato
respiro per meglio prepararsi alla nuova
presa d’armi. Nel 418 si ha la guerra così detta
di Mantinea; nel 417, una nuova spedizione ateniese
in Tracia; nel 416 una spedizione contro
Melo.... Pure, ad Atene non si vuol più sentir
parlare di nuove eisphorai[107]; in compenso, non
si esita, tra il 420 e il 417, a tornare ad aggravare
il tributo dei pazienti alleati. Per alcuni
distretti, esso è senz’altro triplicato, per altri,
l’aumento è forse ancora più considerevole....[108].
Si toccano in questo momento i 1200 o 1300 talenti
annui, a cui mai fin adesso il contributo
federale era salito[109]. Era una entrata cospicua,
che superava da sola quella, a cui un tempo
s’era levata la somma complessiva delle entrate
ateniesi. Ma i preparativi per la nuova guerra
di Sicilia (415-13) costringono a pensare alla
possibilità di nuove eisphorai[110]. Poi la guerra
ha principio; si svolge paurosamente; affonda in
un’enorme catastrofe, e finisce con l’ingoiare
tutto: entrate ordinarie ed entrate straordinarie;
vecchie riserve e nuovi proventi. Ma, poichè

le ostilità con Sparta si riaccendono, e si
inaugura la terza fase della guerra peloponnesiaca — la
fatale êra della Guerra deceleica
(413-04) — occorre di nuovo dar mano a operazioni
cesaree. Subito, nel 413, si sostituisce il tributo
federale annuo con la nota imposta del 5%
su tutte le merci esportate o importate nei territori
federali[111]. Ora stesso si raddoppiano i
diritti d’uso del Pireo, dall’1% al 2%, e l’antica
centesima diviene la nuova cinquantesima;
anche ora, forse, viene raddoppiata la percentuale
dei diritti sulle vendite[112]. Ma il nuovo
sforzo è sempre insufficiente ai bisogni: nel
410-09 viene creata la decima (la δεκάτη), una
imposta del 10% sul transito delle merci sul Bosforo,
che sarà per parecchio tempo l’unica risorsa
costante della cassa militare degli strateghi
ateniesi[113], e, qualche anno dopo, si deve, di
nuovo, replicatamente ricorrere a ulteriori
eisphorai[114]. Finalmente, nel 404, la terribile
guerra si chiude: la distruzione della potenza
ateniese è consumata.




Ma poco dopo, ancora una volta, si dà mano
alle armi. L’egemonia su tutta l’Ellade, che
Sparta era riuscita ad imporre, sembra in pericolo.
Le città, un tempo sue alleate, e le sue suddite
recenti si sollevano contro la nuova dominatrice,
che si dimostra assai peggiore dell’antica.
Divampa la Guerra corinzio-beotica (395-387).
Atene si getta di nuovo nella mischia, e

perciò impone, a carico della sua stremata cittadinanza,
nuove contribuzioni straordinarie[115].
Gli abili accordi di Sparta con la Persia e l’improvvisa
pace di Antalcida (387) frustrano le
speranze della coalizione antispartana. Ma, di lì
a non molto, l’onnipotenza di Sparta pericola
nuovamente. Tebe ha dato il segnale della riscossa,
e ad Atene si torna a lavorare per la ricostituzione
dell’antica lega marittima e per una
nuova ripresa del gigantesco duello con Sparta.
Perciò si intima un’altra contribuzione straordinaria,
ma si vuole che la nuova eisphorà sia più
grandiosa delle precedenti; onde vi si apparecchiano
basi più solide e strumenti più sicuri degli
antichi. Fu questo il capolavoro finanziario del
387-77, che, dal primo arconte, pigliò il nome di
Nausinico. Questa volta, non solo furono senza
dubbio riveduti e controllati i ruoli delle fortune
ateniesi, ma vennero istituiti dei gruppi di
cittadini, delle società — delle simmorie, come
allora si disse — incaricate di riscuotere l’imposta,
e farsi in certo modo garanti di tale riscossione[116].
Pur troppo, il censimento delle fortune
ateniesi dette soli 5750 talenti di fortune imponibili,
pari a 35 milioni di lire[117]; e, poichè, immediatamente
dopo, veniva ordinata la prelevazione
di almeno 300 talenti d’imposta[118], ne risulta
che le fortune ateniesi vennero colpite per
oltre il 5% del loro ammontare totale, o, ragguagliandone
il reddito netto al tasso, certo elevato,

del 10%, per oltre il 50% del frutto annuo[119]!




L’indizione dell’eisphorà si rinnova due altre
volte, fra il 376 e il 367. Siamo adesso nel
cuore del grande duello tebano-spartano, nel
quale, ancora una volta, entra di mezzo Atene,
sforzandosi di riconquistare, appoggiandosi ora
all’una or all’altra, la parte preminente, un tempo
goduta, in Grecia. L’imposta sembra adesso
colpire il 10% della ricchezza censita[120]. Il che
significa che in due riprese vien assorbito l’intero
reddito annuo dei cittadini ateniesi!




Nè le eisphorai del 376-67 sono le ultime della
serie. I ricorsi di quelle aborrite contribuzioni si
ripeterono implacabili con l’incalzare delle nuove
necessità militari, col declinare del commercio e
dei redditi delle dogane, col crescere in sicurezza
dei redditi federali. L’età di Iseo, Lisia, Senofonte,
Demostene[121], n’è tutta ingombra, sì che,
di tanta frequenza e della consueta od eventuale
gravezza dell’imposta, noi ritroviamo traccia nei
lamenti di tutti gli oratori del tempo.




Ma l’eisphorà diviene ancora più esosa, quando,
nel 362, è introdotta la speciosa innovazione
della così detta proeisphorà, la quale impone ai
ricchi l’obbligo di anticipare all’erario le somme
votate dall’assemblea, salvo il diritto, che sempre
rimaneva teorico, di risarcirsene sui contribuenti[122].
Le conseguenze di questo anticipo forzoso
dovettero essere terribili, e, per averne un’idea noi

dobbiamo correre col pensiero ai decurioni del
basso Impero romano. Fin adesso ogni cittadino
aveva pagato, sia pur duramente, in proporzione
della propria fortuna; d’ora innanzi i cittadini
agiati dovranno pagare senza limiti in proporzione
della ricchezza propria e del malvolere di
tutti gli altri. Molte fortune, sulle quali lo Stato
fin adesso aveva potuto contare per i suoi bisogni,
vennero ora schiantate; altre famiglie fuggirono,
imprecando, la patria, o preferirono chiamare i
nemici del di fuori contro gli usurpatori del di
dentro. E la Repubblica, per eccessivo studio di
assicurare le sue finanze di guerra, finì col trovare
inaridite tutte le fonti della sua prosperità.




Ma un altro sistema adoperava — come tutte
le città greche a regime democratico — Atene, per
assicurare il suo bilancio: quello di sforzare i
cittadini agiati ad assumere taluni servizi pubblici.
Fra questi, agli scopi della guerra, primeggiava
la trierarchia.




La trierarchia è il più costoso, e, dopo l’eisphorà,
il più rigido[123] fra i così detti doveri
liturgici, cioè l’obbligo fatto ai cittadini più
agiati di sobbarcarsi per un anno all’armamento
e alla manutenzione di una trireme. Or bene,
questo carico doveva, gli è evidente, riescire sempre
più gravoso col crescere della forza marittima
ateniese, con l’incalzare delle guerre, col ripetersi
di disastrosi insuccessi, i quali venivano

senz’altro ad imporre l’urgenza e l’armamento di
nuove flotte[124].




Se si calcola inoltre che, dalla seconda metà
del secolo V, le maggiori imprese militari di
Atene furono tutte marittime; che, almeno fin
dalla prima metà del IV, lo Stato non assicurava
più, come nel V, la mercede a tutto l’equipaggio,
ma ai soli remiganti, dinanzi ai quali, del resto,
il trierarca rimaneva moralmente e direttamente
impegnato[125]; che fin d’allora neanche i componenti
l’equipaggio o i remiganti venivano forniti
in numero sufficiente e di qualità adeguata[126],
per cui toccò più volte al trierarca, acquistarne
dei nuovi, stipendiarli e, magari, regalarli abbondantemente[127];
quando si riflette che la difettosa
legislazione, la lungaggine amministrativa,
la forzata taccagneria dell’erario vennero procurando
ai trierarchi brighe gravi e molteplici, sì
da distorli dal reclamo di quegli arredi, cui avevano
diritto[128], s’intenderà facilmente come l’ottemperanza
al dovere della trierarchia potesse,
durante una sola guerra, trascinare alla perdizione
gran numero di cospicue famiglie ateniesi[129].




Ma, come se ciò non bastasse, fin dalla Guerra
del Peloponneso, i trierarchi in carica, o, magari,
uno solo fra essi, dovettero garantire per il successore
od il collega[130] anticipando, al solito,
per periodi di tempo indefiniti, le spese necessarie,

e, finalmente, dopo il 357, come già era avvenuto
per la eisphorà, i trecento più ricchi ateniesi
furono, davanti allo Stato, fatti responsabili
delle contribuzioni dei rimanenti e tenuti all’anticipazione
delle somme che sarebbero occorse[131].
Ma, poichè il numero dei trierarchi venne contemporaneamente
fissato a 1200, la loro cifra per
nave, e quindi la ripartizione degli oneri, variò
in proporzione inversa della quantità delle triremi
richieste.




Non si poteva non ricorrere alla menzogna ed
alla frode. E i nuovi liturgi — è il nome che il
diritto pubblico ateniese assegnava a questi, più o
meno volontarî, contribuenti — furono più fortunati
o più abili dei futuri decurioni del basso
Impero romano: appaltando a dei terzi la trierarchia[132],
riserbando per sè la riscossione dell’intera
somma dei soci meno abbienti, valendosi
all’uopo dei mezzi più odiosi; violando, in una parola,
lo spirito della legge, finirono per collaborare
a quella rovina delle medie e delle piccole
fortune dell’Attica[133], che già altre cause non
meno inscongiurabili, andavano provocando.




Le eisphorai e l’obbligo della trierarchia non
esaurivano la serie delle liturgie e dei danni suscitati
dalla necessità della guerra e gravanti sui
cittadini ateniesi. Il loro buon volere veniva altresì
sollecitato dalle contribuzioni volontarie, le
così dette epidoseis[134], il cui versamento, manifestatane

l’intenzione, diveniva obbligatorio, e
ogni suo postumo rifiuto cadeva sotto le sanzioni
penali comminate dalla legge[135].




Riassumendo in breve giro di frasi gli effetti
delle imposte straordinarie di guerra, così Senofonte
induceva Socrate ad esprimersi: «Se scoppia
una guerra, tu sarai nominato trierarca, e con
la trierarchia sarai gravato di tali e tanti gravami
che non potrai riuscire a sostenerli. E se
opineranno che tu non ti comporti con prodigalità,
ti colpiranno con lo stesso rigore con cui se
ti sorprendessero a rubare le loro sostanze....»[136].
Nè si trattava di amplificazioni retoriche. Sin
dallo scorcio del secolo V, una nuova taglia, rivoluzionaria
sì, ma, pur troppo, regolare, venne a
gravare sui più abbienti: quella confisca dei beni,
che avrebbe dovuto rappresentare una legale punizione
dei reati comuni o politici, e che, invece,
ora, diviene a poco a poco una delle entrate ordinarie
del bilancio ateniese. «Gli è più pericoloso»,
dirà Isocrate, «essere tenuto per ricco che
avere perpetrato un delitto.... Di questo si può ottenere
grazia o indulgenza, mentre la ricchezza
condanna irremissibilmente a perire....»[137]. E ad
Atene, nei frangenti più gravi, come negli anni
più foschi della Rivoluzione francese le misure
giacobine non mancarono mai nell’ordine del
giorno della vita pubblica, sì che, attraverso le
delazioni e le montature dei facili sicofanti, il

Moloch della guerra ingoiò facilmente, insieme
con le fortune, il sangue e l’onore dei cittadini[138].



Il disagio dei privati.



Tante numerose e gravose esigenze statali dovevano
trovare, ogni dì più, stremata la fonte naturale
della loro esaudizione. L’accanimento tributario,
a cui i sempre nuovi bisogni trascinavano
il governo ateniese, ne era uno dei sintomi più notevoli.
In seguito alla crisi economica degli ultimi
anni della guerra del Peloponneso, si era — con
misura eccezionale — consentito che a sostenere
le liturgie ordinarie, ad esempio, la così
detta coregia, sopperissero magari due persone
insieme[139], e, nel 378 — vedemmo — si era ordinato
che l’imposta sul patrimonio venisse pagata,
non già per individui, ma per società[140]. In maniera
analoga, la trierarchia cedette il posto alla
syntrierarchia, per la quale le spese dell’arredamento
e della manutenzione delle triremi furono
distribuite fra due cittadini[141], e più tardi — pare
nel 357 — alla trierarchia, anch’essa per
società[142].




Ma nulla valse ad arrestare le conseguenze di
uno stato di cose insopportabile. Ad onta d’ogni
ripiego, i trierarchi legali continuarono a mancare,
ed occorse ricorrere ai trierarchi volontari.
Fin dal 357, noi ne abbiamo esempi numerosi, e

la loro apparizione è indizio sicuro di vasto perturbamento
economico[143].




Fa senso, oggi, rilevare quale modesta unità
di misura fosse quella che gli antichi Ateniesi
adottavano per il concetto di ricchezza. Ricchissimo
era, a loro avviso, chi possedeva 100.000 lire
di capitale. Ricco chi ne possedeva soltanto 50
o 60.000[144]. Questi, se ne eccettui qualche patrimonio
mostruoso, gl’indici più elevati dell’agiatezza
ateniese. Le idee economiche di questo
grande popolo di commercianti e di industriali
rimangono in tal modo assai lontane da
quelle che della ricchezza individuale si formeranno
i Romani, per cui un reddito di mezzo milione
faceva solo mediocremente ricchi[145], e un
paio di milioni costituivano a mala pena il limite
minimo di una ricca azienda domestica[146].
Or bene, questo fu per grandissima parte un effetto
della guerra in permanenza. Nell’Attica antica
ricorreva periodicamente un fenomeno identico
a quello che si ripeterà nel nostro Piemonte
dei secoli XVI-XIX. Per l’uno e per l’altro Paese,
ogni guerra importava anzi tutto un repulisti
della proprietà mobiliare dei ricchi. «Come si poteva
arricchire», chiedeva del suo Paese Massimo
D’Azeglio, «con questo sacco dato periodicamente
ad ogni casa, almeno un paio di volte per secolo?»[147].
Come si poteva arricchire, chiederà
l’osservatore moderno, nell’Attica antica, con
questa specie di salasso, applicato normalmente

ad ogni azienda domestica di dieci in dieci anni,
o di cinque in cinque?... A mezzo il secolo IV,
Demostene grida angosciato: «Un tempo la
nostra città abbondava di possedimenti e di denaro;
adesso.... — bisogna dir così — ne abbonderà
nell’avvenire....»[148]. «Un tempo le nostre
ricchezze erano copiose e gli affari pubblici volgevano
prosperamente.... Ora il pubblico erario
non dispone di somme bastevoli alle vettovaglie
di un giorno solo, e, quando bisogna accingersi
a qualche impresa, non si sa donde ricavare i
mezzi occorrenti....»[149]. «In Atene», ribadiva
altrove angosciato, «quand’anche tutti gli oratori
gridassero che il re di Persia sta per piombarci
addosso e che non è possibile provvedere altrimenti,
e quand’anche altrettanti indovini emettessero
eguale presagio, non che contribuire, non
si mostrerebbe il becco d’un quattrino e si sosterrebbe
anzi di non possederne....»[150]. Era terribilmente
vero, e sembrava quasi inconcepibile:
«tutte le ricchezze ateniesi pubbliche e private
erano esaurite!...[151]: «onde la moltitudine dava
in isvarioni, colossali e feroci, nel valutare l’agiatezza
dei migliori, che, dinanzi all’incalzare dei
pubblici bisogni, non poteva supporre ridotti a
sì dolorose strettezze»[152].




Se tali erano le condizioni dei meno disagiati,
assai più lacrimevoli apparivano quelle della popolazione
minuta della città e della campagna.
La grande massa dei contadini viene nel V-VI sec.

definitiva senz’altro come indigente[153]. «L’enorme
maggioranza dei nostri concittadini», scriveva
Isocrate, «è così oppressa dal disagio, che
non uno solo vive tranquillo e libero da preoccupazioni,
ma da tutta la città si levano grida di
dolore e di passione»[154].




Gli ultimi tempi innanzi l’êra volgare riboccano
di impetrazioni di sussidi dai sovrani così
detti ellenistici e di ininterrotte oblazioni di cittadini,
di monarchi[155]. Gli Ateniesi, gli antichi
signori della Grecia sono discesi al livello di
ciurma dolorosa di mendicanti, e nella sfiorita
metropoli dell’Ellade si anticipa, con le immancabili
distribuzioni periodiche di danaro e di frumento,
lo spettacolo della plebs urbana della
Roma imperiale. Allorchè, nel 280, Atene voterà
onori e monumenti a Democare, uno fra i suoi
più lodati cittadini, il decreto che recherà il riassunto
dei servizi, che gli erano valsi l’insigne
omaggio, non citerà se non una serqua di ambascerie,
proposte o disimpegnate, il cui frutto era
stato il misero obolo di qualche elemosina[156].




E, insieme coi donativi umilianti, figurano
adesso, numerose, le largizioni gratuite o semigratuite
di cereali, che, come a Roma, così in Grecia,
servivano a prevenire e a sventare i tentativi
insurrezionali della parte più povera della cittadinanza,
e costituivano un non lieve salasso delle
già spremute finanze dell’erario[157].




Non basta: la guerra era unica ed esclusiva

cagione del gran numero di orfani e di mutilati,
che lo Stato deve ora via via mantenere e retribuire.
Gli orfani, gli invalidi, i mendicanti divennero
folla dopo la Guerra peloponnesiaca, e
bisognò organizzare su basi stabili questo servizio
di pubblica assistenza[158].




Ma, mentre in alto e in basso s’impoveriva, le
guerre continue, la paralisi dell’attività industriale,
l’incessante grandinare delle imposte riducevano
ogni giorno il numero degli schiavi e,
peggio ancora, dei forestieri, i così detti meteci
che vivevano e lavoravano in città. Non si trattava
solo del danno, di cui taluni antichi finanzieri
specialmente si preoccupavano, cioè della
perdita delle imposte, che padroni di schiavi e
stranieri erano tenuti a versare[159]. Non si trattava
soltanto del venir meno di un profitto pubblico.
Nell’antica Atene, specie dopo la formazione
dell’impero e il moltiplicarsi delle mansioni
politiche dei cittadini, i forestieri, grazie alla loro
libera attività ed ai loro capitali, erano divenuti i
propulsori più insigni dell’ingranaggio economico
della città[160]: essi stavano a capo di molteplici
intraprese, animavano il commercio, fondavano
opificî, offrivano lavoro, pane ed utili a molta
parte dei veri e propri cittadini, e la loro ricchezza,
magari come semplice mezzo di scambio,
circolava e veniva consumata tra gli Ateniesi
stessi. Che cosa doveva avvenire di tutto ciò, allorquando,
per i turbamenti incessanti che la

guerra portava, per le sue disastrose conseguenze
economiche, anche il capitale straniero, al pari
dell’antica fortuna, cominciarono a disertare i
lidi gloriosi dell’Attica?



Spopolamento e sovrapopolazione.



Epilogo inscongiurabile di tanta rovina sopraggiungeva
il sintomo doloroso della depopolazione,
derivante, per un verso, dall’accresciuta
mortalità a cagione della miseria, della guerra,
delle conseguenti epidemie, che, specie fin dal
terzo secolo a. C. flagellarono periodicamente l’intera
Grecia, per un altro, dalla scemata natalità,
effetto a sua volta dell’aumento del celibato e
della previdibile attuazione di un maltusianismo
avant lettre[161], specie da parte dei componenti
il medio ceto, il più preoccupato e minacciato di
rovina[162].




Dei cittadini ateniesi maschi adulti, che, nell’età
di Pericle ascendevano a 35.000, se ne contavano
alla fine dello stesso secolo, non più di
20.000; la cifra dei forestieri s’era dimezzata; la
popolazione totale, compresi gli schiavi, ridotta
da 250.000 a 130.000 anime[163]. Il corso del IV secolo,
non ostante la legge naturale del progressivo
incremento numerico di ogni umana società; non
ostante il fatto che Atene in questo tempo, se vive
in un perenne stato di guerra, non attraversa crisi
colossali come quella, già oltrepassata, della

Guerra peloponnesiaca; il quarto secolo — diciamo — non
riesce a risollevare la cifra della popolazione
della Città. Quando esso sta per tramontare,
i cittadini ateniesi sono ancora 20.000[164].
E poichè, se forse crebbe il numero degli stranieri[165],
non aumentò certo quello degli schiavi[166],
deve indursi che, alla fine di questo periodo,
l’Attica non superava il numero di abitanti
che il secolo precedente vi aveva lasciati. Nei duecento
anni successivi, la popolazione dovette certamente
scemare, sebbene noi non abbiamo alcun
mezzo per giungere ad una valutazione numerica.
La prima guerra mitridatica doveva dare l’ultimo
colpo. Dopo di allora l’Attica non potè risollevarsi[167],
e divenne una quantità insignificante
nella storia demografica della Grecia antica.




Il fatto evidente della depopolazione non impediva
la tragica contradittoria sensazione di un
eccesso di popolazione. Mentre nell’Attica la vita
si rendeva ogni giorno più tormentosa, dai territori
degli alleati ribelli, dalle colonie, schiantate
o minacciate, da ogni angolo del vecchio impero
ateniese, tornavano, coatte o volontarie, le schiere
dei cleruchi, orde di emigranti disfatti, senza
averi, senza fede, senza speranze, rigagnoli affluenti
alla miseria della popolazione della metropoli[168].




Il danno, che dal loro ritorno procedeva, non
era puramente transitorio. L’abbiamo visto: il
problema della sovrapopolazione, nel mondo ellenico,

e per motivi affatto estranei a quelli naturali,
era uno dei più gravi e temibili[169]. A complicarlo,
la perdita delle colonie creava, in mezzo
alla miseria attuale, un fomite nuovo di miseria
futura, cui non era possibile rimediare se non con
la riconquista dei territori perduti. Ma, poichè,
nel maggior numero dei casi, tale fortuna dipendeva
dal ricupero della supremazia politica, alla
quale era mezzo il pericoloso riaccendersi della
guerra, riusciva difficile trovare chi non vi preferisse
un volontario, lento, rassegnato suicidio.
Atene, infatti, sia al costituirsi della sua terza
federazione marittima, sia al preponderare dell’ingerenza
macedone e romana, fu costretta a rinunziare
apertamente all’acquisto o all’ipoteca,
sia privata che pubblica, di case e di terreni nei
Paesi alleati, sotto pena di vedersene confiscati
gli acquisti[170].




Poichè, in siffatta guisa, ogni sbocco all’emigrazione
era tagliato, si cominciarono fin dal IV
secolo a formare compagnie di ventura, avide di
bottino, destituite di ritegno, pronte a passare
agli stipendi del maggior offerente, minaccia continua
alla pubblica e alla privata tranquillità.
E se nel 402-01 era stato difficile radunare, per
conto di Ciro il giovane, 10.000 mercenari, e la
maggior parte s’erano dovuti allettare con stipendi
favolosi[171] e con promesse irrealizzabili,
più tardi, i mercenari greci, costituirono, quasi
esclusivamente, i nuovi eserciti nazionali e stranieri[172].

I ruinati della guerra erano adesso divenuti
i ministri quotidiani della sua opera di
distruzione!



La guerra e la decadenza della Grecia.



Tutte le ripercussioni, che lo stato, quasi permanente,
di guerra esercitò sull’antica Atene,
hanno la loro esatta rispondenza negli altri
Paesi. I radi accenni, che della loro vita interna
ci sono pervenuti, confermano la legittimità delle
analogie che noi possiamo inferire dalla storia
politica ateniese.




La frequenza delle guerra non fu fenomeno
unico dell’Attica; fu fenomeno generale di tutta
la Grecia; così come la micidialità di ciascuna
guerra, che tosto portava il nemico nel cuore
stesso del Paese vinto, sconvolgendone, atterrandone
l’esistenza, fu la conseguenza necessaria
della forma di Stato — lo Stato municipale —,
che unicamente la Grecia classica conobbe. Da
questo fatto, ossia da questo pericolo, nacque la
consuetudine universale di mettere disperatamente
in armi una quantità di uomini, senza dubbio eccessiva
rispetto alla capacità demografica delle singole
popolazioni. Nell’Attica, vedemmo, in tempi
nei quali non si usava ancora di mercenari, gli
uomini mobilitati stavano in un rapporto di almeno
1 a 10 con la popolazione. Or bene, la Beozia
antica, i cui abitanti non oltrepassavano i

200.000, figurava alla battaglia di Delion (424
a. C.), con 18.500 uomini[173]; nel 418, ne spediva
nel Peloponneso 11.000[174]; durante la prima
Guerra sacra del 354, ne armava 13.000[175] e
10.000 contro i Galli, nel 280[176]; il che vuol dire
che le cittadine beotiche usavano mobilitare dal 5
al 10% della loro popolazione totale. Dal Peloponneso,
che raggiungeva al massimo un milione di
abitanti, il re Archidamo, nel 431, moveva all’invasione
dell’Attica con poco meno di 60.000
uomini[177]; nel 407, Agide ne conduceva seco
circa 30.000[178]; alla battaglia di Nemea (394)
partecipavano 23.500 Peloponnesiaci, sebbene vi
mancassero i Corinzi, i Fliasii, ecc.[179]; nel 378,
Agesilao condurrà contro Tebe 18-20.000 uomini[180]:
a Mantinea, nel 362, combatterono circa
35.000 Peloponnesiaci; a Megalopoli, nel 331,
circa 22.000, tratti però da solo una metà del Peloponneso[181],
e il grande storico Polibio opinerà
che, a mezzo il sec. II a. C., la Lega achea, la
quale allora dominava il Peloponneso, poteva,
senza grandissimo sforzo, armare dai 30 ai 40.000
combattenti[182]. Or bene, tutte queste cifre significano
che, in caso di guerra, gli Stati peloponnesiaci
solevano mobilitare dal 2% al 6% della
popolazione complessiva.




Questo eccessivo, inaudito sforzo militare portava
seco, la necessità di un analogo, eccessivo
sforzo finanziario. La tragedia, in cui vedemmo
dibattersi tutta la storia di Atene, è la perenne

tragedia di tutte le città greche. Se la guerra di
Siracusa (415-13) costa ad Atene, come vedemmo,
forse 100 milioni, la difesa vittoriosa della città
costò ai Siracusani non meno di 2000 talenti
(L. 12.000.000 ca.), oltre al peso di un debito
pubblico che vien definito «intollerabile»[183]. Se
Atene si limita a tenere in serbo una provvista
d’armi pei casi straordinari, molti Stati greci
provvedono all’armamento di tutti i loro uomini.
Ma che cosa è l’ultima fase della Guerra del Peloponneso,
se non una caccia disperata, non già
al nemico, ma al denaro, che quotidianamente vien
meno? Colui che l’uno e l’altro avversario si sforzano,
a tale scopo, di guadagnare, e di trarre
dalla parte loro, è senza meno il monarca della
Persia. Intorno a lui, appunto, si combatte un
duello diplomatico, più disperato e più decisivo
ancora del duello militare, che si svolge intanto
sulle arrossate acque dell’Egeo. Finalmente la
volontà del re di Persia piega dalla parte di
Sparta, e la guerra è decisa: il Gran Re verserà
in otto anni alla Lega peloponnesiaca oltre 5000
talenti (L. 30.000.000 circa)[184], e la potenza di
Atene è finita per sempre.




Quello ch’era successo alla dimane dell’occupazione
spartana di Decelea, si ripete identicamente
alla vigilia della pace di Antalcida (387) e
della battaglia di Mantinea, l’ultima della breve
gesta epica di Tebe. Alla vigilia della pace di Antalcida,
una vasta coalizione di Stati greci ha

scrollato dalle fondamenta la tirannia spartana.
Ma essi sono potuti riuscirvi grazie al denaro
persiano. Basterà che un abile negoziatore — Antalcida — sconvolga
la situazione diplomatica;
ch’egli, cioè, prometta alla Persia le colonie greche
dell’Asia Minore, cancellando per tal modo la
più pura gloria delle guerre nazionali contro la
Persia, perchè il denaro persiano muti corso, e
passi dalla Lega a Sparta, e tutta la situazione
militare ne sia anch’essa rovesciata dalle fondamenta.




Quale sarà d’altro canto, poco di poi, durante
il lungo, incerto duello tebano-spartano, lo sforzo
comune di Sparta, Tebe, Atene? Quello appunto,
per ciascuno Stato, di trarre dalla sua l’alleanza,
ossia il danaro, del Gran Re, e indurre questo, a
prezzo di umilianti concessioni, ad abbandonare
gli avversari, collaborando a quell’ordinamento
delle cose greche che più sarà in grado di talentargli.
Sembrò per un momento che la palma di
tanto successo toccasse ora al tebano Pelopida,
come un tempo era toccata allo spartano Antalcida.
Ma era evidente il pericolo di questi armeggii,
di questi intrighi, che dipendevano dalla consuetudine
di fare la guerra senza mai poter disporre
dei mezzi occorrenti. Ogni città greca è
alla mercè del primo Stato straniero, che sia in
grado di rifornirla di danaro; le sorti di tutta
la Grecia restano nelle mani del nemico secolare
dell’ellenismo, che di volta in volta dischiude i

suoi forzieri a questa o a quella città. Giammai,
forse, si vide una situazione altrettanto paradossale,
per cui la vittoria fu necessariamente
congiunta alla servitù del vincitore. Eppure questo
fu il male, ossia uno dei grandi mali, di cui
visse e morì la Grecia antica!




Per altro, nell’angustia del suo territorio,
nella scarsezza della sua popolazione, ogni Stato
greco, che voglia reggersi e guerreggiare soltanto
con mezzi propri, precipita diritto verso la rovina.
Vedemmo il peso enorme delle eisphorai ateniesi.
Ma esse non sono un esempio isolato. Anche
Dionigi di Siracusa, tentando la sua grande
opera politica in Sicilia, era stato costretto a colpire,
per cinque anni consecutivi, i suoi concittadini
di una imposta del 20% sull’intero capitale.
Al termine dei cinque anni, i Siracusani erano
stati pressochè spogliati di ogni loro sostanza!...[185].




Questa è la vita di ciascuna città, ellenica.
Della quale noi possiamo appena rivivere un’idea
e un’imagine fedele, ripensando, entro noi stessi,
alla enorme tragedia, che gli Stati europei, vinti
e vincitori, stanno attraversando dopo la Guerra
mondiale. Impotenti a soddisfare i loro debiti,
mancanti dei mezzi necessari ogni giorno a provvedere
a tutto quanto occorre alla esistenza di
una società civile; incapaci, infine, di poterseli
procurare in qualche modo, essi si trovano nella
identica disperata situazione di un capo famiglia,

a cui sia chiusa la possibilità di continuare a
procurare il necessario a se stesso ed ad suoi. Ora
i popoli superano queste terribili crisi a lungo
andare, e a prezzo di enormi sacrifizi, allorchè si
ripetono a grandissima distanza di tempo. Ma
quando l’una tien dietro all’altra, incalzando
senza tregua; quando gli uomini, per spensieratezza
o per ambizione, vi si gittano a capo fitto,
dentro, ogni giorno, l’epilogo non potrà non essere
la catastrofe della società, vittima di così
grande imprevidenza o di sì cieche illusioni. «I
governi», scriveva Aristotele, dopo l’ammaestramento
di lunghi secoli di dolorosa esperienza;
«i governi che oggi sono giudicati i migliori della
Grecia, così come i legislatori che li hanno fondati...,
hanno mirato dissennatamente verso quelle
virtù che sembra debbano essere utili e più capaci
di soddisfare l’umana ambizione.... Taluni autori
più recenti hanno sostenuto all’incirca le stesse
opinioni e ammirato grandemente la costituzione
di Sparta e lodato i propositi del suo fondatore,
che tutta l’aveva rivolta verso la conquista e la
guerra.... Ma ora che la potenza lacedemone è distrutta,
tutti convengono che Sparta non è punto
felice, e che il suo legislatore non fu irreprensibile....[186].







Anche le crisi demografiche, che vedemmo infierire
in Atene, sono fenomeno universale della
Grecia antica. Le guerre più che secolari, condotte

dai re di Macedonia, da Filippo II a Filippo
V, se creano la potenza politica della Macedonia
stremano la Tessaglia e la Macedonia
stessa fino a rendere inevitabili dei seri provvedimenti
di governo[187]. Sono state, ci avvertono
gli antichi, le guerre esterne e le guerre
civili a far sì che, nel primo secolo dell’êra volgare,
tutta la Grecia non sia più in grado di
armare 3000 opliti, quanti un tempo la sola Megara
aveva spediti alla battaglia di Platea[188].
Ed è la guerra che determina, in ultima istanza,
non solo le crisi demografiche, ma le più profonde
crisi, politiche e sociali, delle singole città.




Anzi tutto le guerre civili in permanenza!




Le lotte civili, tanto nel mondo antico che in
quello moderno, sogliono combattersi con iscarso
spirito di tolleranza, anzi, con la brama insaziata
di sopraffare, di sopprimere, oltre che moralmente,
materialmente, gli avversari. Ma tale è la
loro norma costante nei periodi di guerra. Si
deve, anzi, alla guerra continua e insistente la
ferocia delle lotte di classe e di partito, che
ogni nazione dell’antichità ebbe ad alimentare nel
suo proprio seno. La guerra è certo suscitatrice
di passioni eroiche, fucina insigne di patriottismo
e di fierezza, ma è anche il semenzaio più
fecondo delle insurrezioni e delle reazioni, la
Circe più implacabile nell’abbrutire le migliori
fra le istituzioni politiche. La guerra, con la concitazione
di spiriti che desta, con la prospettiva,

torbida e terrificante, di pericoli e di tradimenti
che suscita, sospinge gli animi più miti al colmo
di ogni eccesso. «Nella pace e nella buona ventura»,
scriveva Tucidide, «le nazioni ed i cittadini
si mantengono migliori, perchè immuni da
contrarietà: ma la guerra, privando di ciò che
ogni giorno è necessario alla vita, è una feroce
maestra, e foggia gli animi dei più ad immagine e
somiglianza delle durezze presenti»[189]. Così nella
universale perturbazione della tranquillità, dell’agiatezza,
della reciproca confidenza, si snaturavano
i sentimenti più indispensabili al vivere
sociale, e si educavano generazioni, cui unica
mèta era l’odio, unica fatica combattere e trucidarsi
a vicenda.




Una guerra andata a male bastava a provocare
l’esilio del partito che l’aveva promossa, la confisca
dei beni dei suoi componenti, talora, l’eccidio
dei responsabili, magari, degl’irresponsabili, e
inaugurava per lunghi anni uno stato permanente
di ire, di sangue, di ostilità fra i cittadini. La
persecuzione, poi, provocava a sua volta la rivalsa
e la vendetta.




Se così i concittadini si comportavano gli uni
verso gli altri, che non è a pensare dei nemici
vittoriosi dell’estero? Le trasformazioni, le limitazioni,
i rivolgimenti interni, che meglio fossero
talentati, erano il minore dei mali da paventare.
Ogni guerra, ogni conquista, ogni colonizzazione,
equivaleva ad una espulsione in massa di una

folla di derelitti, alla formazione di nuove
schiere di esuli, gettati con le loro famiglie sul
lastrico, mancanti di pace e di pane, orbati dei
congiunti, feriti nei sentimenti più sacri di
umani. Un grande moderno, Davide Hume, ha
voluto, sulla scorta di un’unica fonte (Diodoro
Siculo) raccogliere gli esempi più salienti di lotte
e persecuzioni civili in Grecia, nel giro di circa
cento anni, tra il V e il IV secolo a. C., il che
vuol dire nel periodo più luminoso della storia di
quel Paese. Da Sibari, in quel breve tempo, furono
banditi 600 nobili coi loro seguaci; altri 600 da
Chio; ad Efeso vennero trucidati 340 cittadini, e
1000 esiliati; a Corinto gli uccisi furono 120 e 500
gli esiliati; 300 gli sbanditi dalla Beozia. Ai
primi del IV secolo, dopo la catastrofe della egemonia
spartana, i democratici tornati nelle loro
città, si vendicarono fieramente dei nobili, che
avevano strappato ad essi di mano il potere. Più
tardi, al ritorno degli esuli, a Corinto, a Megara,
in Fliasia, i nobili si presero adeguata vendetta
degli avversari. In Fliasia furono massacrati
300 democratici, ma i superstiti, dopo una
nuova insurrezione, massacrarono a loro volta
300 nobili e sbandirono tutti gli altri. In Arcadia
si ebbero 1400 esuli. A Siracusa, innanzi l’avvento
della tirannia di Agatocle, il popolo aveva
scacciato 600 nobili; egli ne bandì 6000, ne massacrò
4000, e per di più altri 4000 a Gela. Il fratel
suo cacciò in esilio, da Siracusa, 8000 persone[190].









Ma l’elenco dell’Hume è incompleto, poichè
non vi sono incluse nè le persecuzioni dei Trenta
in Atene — 1200 massacrati e 5000 esiliati —, nè
le vittime inevitabili della successiva restaurazione
democratica[191], nè i contemporanei eccidî,
seguiti ad Argo — più che 1200 nobili insieme con
gli stessi demagoghi che si erano rifiutati di continuare
il massacro —, nè quelli che furono consumati
a Corcira — 1500 nobili e 1000 banditi[192] —;
nè i 400 nobili espulsi da Mileto nel
411[193]; nè gli 800 Tegeati espulsi da Tegea
nel 370[194]; nè i 4 o 5000 democratici espulsi da
Mileto nel 405-04[195]; nè molte e molte altre migliaia,
ancora, vittime di un identico destino, in
breve giro di anni.




I superstiti, i banditi partivano con la rabbia
e la vendetta nel cuore. Memori del giuramento
dei loro persecutori[196], che chiudeva ad essi la
speranza della patria, tanto maledetta e pur
tanto desiderata, appuntavano nel buio dell’avvenire
lo sguardo torbido e minaccioso, intricavano
con i nemici, si aggiungevan loro a macchinare
o ad aggravare la ruina della città natale,
sempre in agguato a spiare il giorno del rifacimento
dei danni, l’ora, amara ed allegra, della
vendetta.




L’esilio, con cui le repubbliche elleniche quotidianamente
civettarono, non mancò di produrre
quelle stesse conseguenze, che altre cause — noi
lo abbiamo veduto e continueremo a vederlo — andavano
disseminando dal canto loro. L’esilio

insegnò ai cittadini a fare a meno della patria,
anzi a non curarla, a danneggiarla, a combatterla.
Irrispettosi dello Stato, non li fece neanche
esitanti d’arricchirsi a sue spese; e quell’ingordigia
del tesoro pubblico, quella sospirata dimestichezza
con l’intrigo, con la venalità, con la
concussione, che altri e più profondi motivi avevano
in origine generata, trovarono nella perenne
insicurezza del vivere sociale il terreno più
acconcio di malefica coltura.




Quanto minacciosa non doveva salire la marea
dello scontento, dell’odio, del pericolo! Nella
seconda metà del IV secolo, Isocrate, esortando
Filippo alla tanto da lui caldeggiata spedizione
contro l’Impero persiano, l’assicurava che egli
avrebbe trovato quanti soldati volesse, dappoichè,
malauguratamente, la Grecia contava oramai più
esuli che cittadini....[197]. E allorchè, ai giuochi
olimpici del 324, Alessandro Magno farà proclamare
il ritorno in patria di tutti i fuorusciti, uno
storico antico calcola che ben 20.000 persone, pari
cioè a 1﻿⁄﻿10 dei maschi adulti di tutta la Grecia,
assistessero alla parola liberatrice[198], che doveva
poi essere principio di nuovi, infiniti turbamenti.




Così la Grecia in perenne irrequietezza raccoglieva
i frutti, di cui a piene mani aveva sparso
i semi fecondi. «Le discordie e le sedizioni», avvertiva
Flaminino alle deputazioni degli Elleni,
radunate a Corinto, «offrono troppo grandi vantaggi

ai vostri nemici. Il partito vinto preferisce
darsi allo straniero piuttosto che cedere dinanzi
agli avversari....»[199]. Ma il tardo monito non
poteva essere ascoltato. Attraverso la perdita di
ogni motivo di attaccamento alla terra natale, si
spegneva negli animi il desiderio della conservazione
della sua indipendenza[200]; l’amore della
patria andava miseramente smarrito con l’incertezza
e con l’acuirsi quotidiano del disagio e delle
preoccupazioni[201]. Gli Elleni, o immiseriti, o in
sul punto di precipitare nell’indigenza, incrociavano
cinicamente le braccia, appuntavano febbrili
le sanguinanti speranze al di là dei confini della
patria, in attesa di sorti ignote, che finalmente
arrecassero la pace e la tranquillità. Il nome, un
tempo odioso, dei nemici della città, finì per non
sonare, ai loro orecchi, così repugnante come lo
era stato un tempo tra gli echi, lieti e gloriosi,
delle imprese persiane. Chi più nemico dei nemici
dell’interno, fautori ad oltranza della spogliazione
e della guerra? Perchè gli oratori e i votanti
dell’agorà sarebbero dovuti riescire preferibili
ai Macedoni del Congresso di Corinto, che dichiaravano
di voler tutelare il diritto di proprietà
e la sicurezza dei commerci; o ai Romani vincitori
a Cinocefale, che venivano a liberare la Grecia di
ogni tributo e di ogni irrequietezza? Il primo luccicare
delle armi degli uni e degli altri segnerà
nel Paese il costituirsi di un partito antinazionale,
i cui sostenitori saranno appunto coloro che

tutto non avevano ancora perduto[202]. Quella nostalgia
della definitiva vittoria dello straniero,
che s’accovaccerà trepida nelle speranze dell’aristocrazia
francese durante la Grande Rivoluzione,
fermentò del pari nell’animo degli agiati di ogni
cittadina greca, in sullo scorcio dell’esistenza
della loro patria. «Se non fossimo periti prima,
noi saremmo periti del tutto»[203]. Quando, finalmente,
avrebbe la divinità concesso i suoi ozi dolcissimi?
E nel petto di Isocrate il bel sogno di libera
grandezza ellenica, sognata nel Panegirico,
cedeva, con gli anni, nell’orazione a Filippo, dinanzi
alla rinunzia di ogni libertà, al desiderio
stanco di una signoria straniera, purchè quella
signoria volesse dire la pace.




Ma noi possiamo cogliere in maniera più diretta,
sia nell’eloquenza significativa della connessione
dei fatti, sia nelle consapevoli dichiarazioni
dei contemporanei, il rapporto intimo fra la
guerra e la decadenza dei singoli Stati greci.




Dopo l’urto persiano le città greche dell’Asia
Minore e dell’Eubea, che per l’innanzi avevano
figurato all’avanguardia del progresso, decadono
quasi d’un tratto[204], e la incerta resurrezione di
taluna sarà più tardi soffocata dalla posteriore
invasione di Alessandro Magno[205]. Egina, che fin
dalle guerre mediche era, insieme con Corinto, divenuta
primo emporio dell’Egeo, perde ogni importanza
in seguito alla conquista ateniese del 457
ed all’esilio, cui, più tardi, la sua conquistatrice

costringerà la grande massa della borghesia indigena[206].
La decadenza delle città greche dell’Italia
meridionale e della Sicilia coincide con
l’aggravarsi delle guerre con le popolazioni indigene
e, poco di poi, con l’invasione romana. La
grande Sibari era già, fin dal settimo secolo, perita
sotto il ferro sterminatore dei Crotoniati.
Crotone, malconcia dalle ostilità dei Bruzzi e dei
Lucani, vide, al tempo della guerra annibalica, la
sua abbondante popolazione discendere a 2000 cittadini[207].
Turii, Cuma, Posidonia, Pyxus, Laos,
la seguirono tosto nella disgrazia. La gloria di
Siracusa, regina delle colonie elleniche, si oscura
per non più riaccendersi, con la prima e con la
seconda Guerra punica. Le due Guerre puniche,
spopolano e abbrutiscono la Sicilia greca[208];
l’una e l’altra, insieme con la Guerra tarantina,
sospingono nel sepolcro Taranto: le Guerre Sacre
provocano la rovina della Focide; le invasioni romano-macedoni
e le contese locali devastano, nel
III secolo, l’Acarnania[209] e il Peloponneso[210];
distruggono la gloria di Megara[211]. La guerra
di Roma contro gli Averni del 121 a. C. e, peggio
ancora, le operazioni della seconda guerra civile,
demoliscono la potenza e la gloria della grande
colonia focese di Marsiglia, privata così «di tutto,
salvo che del nome vano della libertà»[212].
La terza macedonica annienta la fortuna di Rodi,
decimata dei suoi redditi coloniali, interdetta nei
lucrosi commerci con la Macedonia, impacciata,

politicamente e commercialmente, da una gelosa
sorveglianza, debellata dalla concorrenza di Delo,
che Roma proclama porto franco[213]. E con Rodi
finisce Corinto, spogliata del suo primato dalla
numerosa serie di ostilità peloponnesiache, e, dall’invasione
romana, precipitata nella polvere, mutilata
delle sue mura, delle sue torri, dei suoi
templi, depredata dei suoi tesori, delle sue divinità,
dei suoi palazzi, vergine bellissima, colta, e
«divorata dalla guerra», su cui soltanto le Nereidi
restano, quali alcioni, a piangerne la sventura[214].




Delle sue spoglie arricchisce Delo, ma anche
alla regina delle Cicladi toccherà subire dalla
guerra il fatale colpo di grazia. Le invasioni mitridatiche
ne inizieranno la catastrofe, le incursioni
piratiche l’affretteranno, ed essa seguirà,
rassegnata, come a fato implacabile, la sorte di
Atene, di Rodi, di Corinto. La sua fine, come il
tracollo di ogni grandezza, disperatamente sognata
e per un istante raggiunta, ci stringe il
cuore più di quella delle sue spente rivali. «Fosse
piaciuto agli Dei», geme l’Isola santa nel carme
di un ignoto poeta, «fosse piaciuto agli Dei di
lasciarmi vagare in balìa, di tutti i venti.... Sarei
meno infelice! Oh quante navi passano noncuranti
dinanzi a me, ch’ero in altra età oggetto del
culto dell’Ellade, divenuta ormai sterile e selvaggia:
tarda, ma dura vendetta della crudele
Giunone....»[215].








Il pensiero dei contemporanei.



Su tanto sepolcro di vivi recitava Isocrate il suo
disperato elogio della pace. Correva uno degli anni
più tristi dell’ultima guerra d’Atene contro i suoi
stessi alleati — la Guerra sociale del 357-355 —,
e ai suoi cittadini così egli prendeva a parlare:
«È costume di tutti coloro, i quali arringano da
questa tribuna, ripetere che il soggetto, di cui
s’intratterranno, è d’interesse sommo e vitale per
la repubblica. Or bene, se mai vi fu occasione degna
d’un simile esordio, essa è la presente, nella
quale noi ci accingiamo a discutere della pace e
della guerra, cioè a dire di quello che sovra ogni
altro pesa sulla vita degli uomini.... Io vi dirò
che la pace arreca assai più utile che non gli
sforzi febbrili della conquista; che la giustizia
giova più della iniquità e la sollecitudine delle
cose proprie più della brama di quelle altrui....
Mai danno alcuno ci venne da coloro che ci consigliarono
la pace, mentre le nostre grandi e numerose
calamità derivarono tutte da quegli altri,
che temerariamente ci incitarono alla guerra....
La guerra ci privò di ogni cosa: della sicurezza
del nostro Paese, della possibilità di procacciarci
quanto occorre alla vita, della concordia in patria,
del buon nome presso i Greci...; ci fece poveri,
ci gittò in mezzo a pericoli infiniti...; ci
infamò presso i nostri connazionali...; ci rapì per

ben due volte l’antica, gloriosa costituzione...:
ci colmò in una parola di malanni....»[216]. Or
bene, «se faremo la pace», «godremo nella nostra
repubblica senza timore alcuno, senza le guerre, i
pericoli, i turbamenti, nei quali siamo tutti precipitati,
ed ogni giorno accresceremo la nostra
ricchezza, esenti da tributi, da trierarchie, dai
restanti obblighi militari, e, sicuri, coltiveremo i
campi, navigheremo, attenderemo a tutte quelle
altre occupazioni, che ora, a cagione della guerra,
giacciono neglette. I redditi della città raddoppieranno
e la rivedremo piena di mercanti, di
stranieri, di meteci.... Io tengo per fermo che in
tal guisa la nostra repubblica rifiorirà..., e noi
stessi diverremo migliori, e tutto sarà per progredire»[217].




Una tesi identica sosteneva, nello stesso tempo,
Senofonte, o chi fu l’autore del famoso opuscolo
su L’entrate di Atene[218], indagando un sistema
di economia pubblica, in cui la sua città, per vivere,
avesse potuto fare a meno delle pericolose
seduzioni della guerra: «Felicissimi sono gli
Stati, che poterono godere a lungo della pace, e
tale è Atene da poter prosperare nella pace sopra
tutte le altre....». «Chi persiste a credere a noi
più vantaggiosa la guerra per le ricchezze che ci
apporterebbe interroghi l’esperienza dei secoli ed
il nostro passato. Troverà che la città, divenuta
un tempo ricchissima nella pace, ebbe tutto divorato
dalla guerra; troverà che anche nell’età

nostra, a motivo della guerra, molte pubbliche
entrate vennero meno, e le altre che continuarono
ad affluire, furono dissipate in esigenze varie e diverse.
Ma, dopo che sul mare è tornata la pace,
esse sono cresciute ed i cittadini hanno potuto
usare dei propri beni a proprio talento»[219]. Con
la pace torneranno a convergere in Atene mercanti,
navigatori, industriali, artisti, poeti, filosofi,
operai, quanti lucrano coi doni dello spirito
e del corpo quanti faticano col pensiero e
con la mano. I ricchi andranno esenti da spese
militari, il popolo abbonderà di tutto quanto è
necessario alla vita, le feste saranno solennizzate
con maggior sfarzo, gli edifizi pubblici, restaurati[220],
lo Stato riconquisterà la stima e il
rispetto degli Elleni[221]: tutte le classi sociali
esulteranno[222].




Ma nè Isocrate, nè Senofonte porranno nell’ardore
per la pace l’entusiasmo, l’impeto, la frenesia,
che esagitava il cuore di Aristofane, un uomo,
il quale, pure, come lo definisce un moderno, fu
«uno degli spiriti più acri, più mordaci, più
spietati», «il cui verso pare dardo e marchio
al tempo stesso, per colpire da presso e da lungi,
penetrando a fondo nella carne squarciata e imprimendosi
come bollo sulla fronte»[223]. È un
inno d’amore, una melodia ineffabile di dolcezza
e di benessere, con la quale può soltanto rivaleggiare
l’inno più antico, ma più solenne, di Bacchilide:
«L’alma pace largisce ai mortali la ricchezza

e il fiore dei carmi soavi e fa che in sugli
altari degli Dei, sublimati dall’arte, ardano tra
i riflessi d’oro delle fiamme, le membra dei buoi
e delle pecore vellose, popola i ginnasi, le aule e i
banchetti, di giovani, le vie, di lieti simposî, e
d’inni, l’aria e le labbra infantili»[224].




Ma Aristofane non era soltanto un poeta; egli
parlava a nome di intere masse sociali, di tutti
gli stanchi, di tutti i ruinati, di tutti gli agiati,
di quanti ogni cosa avevano perduto e di quanti
avevano diritto a non perderla, e rendeva il sentimento
della oscura, e pur non immemore, popolazione
dei campi[225]. E che fremiti, che applausi
non dovettero accompagnare taluno dei brani lirici
o dei recitativi delle sue comedie! In quanti cuori
non dovettero trovare eco le parole, ch’egli metteva
in bocca al suo coro di contadini, all’annunzio
della pace, che chiudeva l’interminabile guerra del
Peloponneso. «O giorno dolce ai giusti ed agli agricoltori!
Io ti ho sospirato, ed ora corro a rivedere
le vigne ed i fichi, che piantai nella mia giovinezza.
Io anelo di risalutarli dopo sì lunga assenza!»[226].
Ah, quei fichi, quegli olivi, quelle
vigne, quell’agiatezza sicura e tranquilla, quella
pace serena, mista di azzurro, di verde, di profumi,
di viole, in cui il vaporare delle zolle si
mesce all’ardore acre delle pareti di una casetta
rustica e del frutto dei campi e delle greggi![227].
«Oh, soggiornare in campagna, coltivando l’attiguo
bocconcino di terra, lungi dalla febbre dell’agorà!

Possedere un paio di buoi, poscia ascoltare
il belare del gregge e il gocciare del mosto
nel tinello; regalarsi per companatico qualche
tordo o magari qualche fringuello, nè essere costretti
ad attendere al mercato il pesce stantio di
tre giorni, che il rigattiere pesa con false bilancie:
questa è la Pace»[228].




«O Pace, o Veneranda donatrice delle uve,
con quali parole vorrò io salutarti?... Salve, o
Ricchezza dei campi, salve o Amica dell’arte!
Come sei bella! Qual alito soave non viene dal tuo
cuore, alito dolcissimo, come di requie e di profumi!...
Tu olezzi di frutta, di conviti, di Dionisiache,
di tibie, di tragedie e di carmi di Sofocle....
Tu olezzi di edera, di mosto, di belanti pecore,
di seni di donne, che corrono alla campagna».
«Al tuo apparire le città riconciliate conversano
e sorridono, ancorchè affrante di dolori
e di ferite». «Com’è glorioso un martello da
lavoro ben saldo! Come brillano al sole le vanghe!...
Tu, o Pace, eri pei contadini il fresco
grano e la buona salute; perciò oggi, al rivederti,
le vigne e i piccoli fischi e le piante tutte
esulteranno»[229].




Ma non saranno le parole di Aristofane a convertire
gli spiriti dei suoi concittadini. Questo felice
successo toccherà solo alla reazione che verrà
dalla continua, assillante, infinita pena della
guerra. Ancora settant’anni, e Demostene non troverà
nella sua patria che vuoto od inerzia, e scambierà

l’una e l’altra col tradimento. Ogni sforzo,
ogni sacrificio è divenuto insopportabile. Oh, la
pace! La pace! La tranquillità agiata e laboriosa,
per cui non ci saranno più nè esili, nè esecuzioni,
nè confische, nè spartizioni di suolo e di
ricchezze![230].




Troppo tardi! La pace ora non darà che l’oscurità,
la decadenza, la servitù. Alla tirannia macedone
seguirà quella romana, tanto più fatale,
quanto più bramata. E allora, mentre Polibio gemerà
pensoso[231] che, pur senza epidemie e senza
guerre devastatrici, le città rimangono miserande
e spopolate, la Grecia, nell’illusione di ricominciare
la sua vita, non si accorgerà di avere smarrito
le ragioni medesime della propria esistenza!




Note al capitolo primo.



1.  Nepos, Milt., 5; Paus., 10, 20, 2; Iustin., 2,
9, 9. Il numero dei gimniti si può dedurre dall’analogia
con le altre guerre del secolo V.





2.  Herod., 9, 28.





3.  Calcolando solo 100 navi da guerra, 200 teti e
un paio di decine di opliti per ciascuna trireme.





4.  Thuc., 1, 107, 5.





5.  Thuc., 2, 13, 6; 8; Diod., 12, 40, 4.





6.  Cfr. Thuc., 2, 31, 2: ὅμιλος ψιλῶν οὐκ ὀλίγος.





7.  Thuc., 4, 94, 1; cfr. 4, 93, 3.





8.  Diod., 15, 63, 2.





9.  Diod., 15, 68, 1-2.










10.  Calcolando su Diod., 18, 11, 3; cfr. Beloch, in
Klio, V, 350. Sulle cifre precedenti, cfr. J. Kromayer,
Studien über Wehrkraft d. griech. Staaten, in Klio, III,
448 sgg., cui il Beloch (in Klio, V, 347 sgg., 355 sgg.)
ha talora opposta la sua preferita critica radicale. Tralasciamo
dati minori d’altre età, relativi a singole operazioni,
che non dànno punto l’idea dello sforzo militare di
Atene, in ciascuna guerra.





11.  Gli Stati moderni, dopo l’introduzione della coscrizione
obbligatoria, hanno mobilitato al massimo l’1
o il 2% della loro popolazione; di rado, come durante
le guerre della Rivoluzione e dell’Impero, sono arrivati
al 3%, e, mai, come nella Guerra mondiale, al 10%:
sforzo che, come tutti sentono, non sarebbe possibile ripetere
di frequente.





12.  Arist., Ath. Resp., 24.





13.  Loc. cit.





14.  Böckh, op. cit., I3, 56-57; cfr. Büchsenschütz,
Besitz u. Erwerb, pp. 209 sgg.





15.  Cic., De imp. Cn. Pomp., 6, 15.





16.  Plut., Arat., 6, 1.





17.  Guiraud, La propr. jonc. ecc., 621-22.





18.  Cfr. Aristoph., Acharn., vv. 183, 232, 1023;
Pax, v. 627; Lys., Pro sacra olea, 6.





19.  Demost., XLII (In Phaenipp.), 20; 31; Böckh,
op. cit., I3, 123-24.





20.  I. G. II, 1 (= C. I. A., II), 384 b, col. II, 1. 68.





21.  Böckh, op. cit., I3, 124-25.





22.  Roscher, op. cit., 37.





23.  Passy, in Dictionn. d’écon. polit. di Coquelin
et Guillaumin, I, 39, col. 1.





24.  Aristot., Ath. Resp., 24.





25.  È la frase del Böckh, op. cit., I3, pp. 224, 276.
Sull’argomento, cfr. il saggio del Ciccotti, Le retribuzioni
delle funzioni pubbliche ecc., in Bibl. st. econ., I, 2,
pp. 525 sgg.





26.  Arist., Polit., 1, 3, 4.










27.  Oecon., 5, 17.





28.  Foucart, Notes sur les comptes d’Eleusis, in
B. C. H., VIII, 1884, p. 211.





29.  Demost., XX (In Lept.), 31-32.





30.  Böckh, op. cit., I3, 103-114.





31.  Lys., Adv. frument., 14; Demost., XXXIV (In
Phorm.), 30; XX (In Lept.), 31; LVI (In Dionysod.),
7 sgg. passim.; XXXII (In Zenoth.), 4; 18; 19 e l’Argomento
apposto da Libanio alla medesima; Demost., L (In
Policr.), 17; 58; Theophr., H. Pl., 8, 4, 3 sgg.; Perrot,
Le commerce des céreales en Attique au IV siècle avant
notre ère, in Revue hist., IV, 211 sgg.; Glotz, op. cit.,
354 sgg.





32.  Su questo punto i dati, che, per la loro copia, ci
autorizzano a tale conclusione, non ci provengono da
Atene, ma da Delo; cfr. G. Glotz, Le prix des denrées à
Délos, in Journal des savants, 1913, pp. 119 sgg. Ma,
data l’analogia delle condizioni, naturali e commerciali,
fra Delo e Atene, è legittima l’analogia delle relative
induzioni: cfr. anche Thuc., 7, 28, 1.





33.  Lys., Adv. frumentarios, passim.; Demost., LVI
(In Dionysod.), 7-8; XXII (In Androt.), 15; Xen.,
Oecon., 20, 27-28; Böckh, op. cit., I3, 104-107.





34.  Ath. Resp., 2, 7.





35.  2, 38, 2; cfr. Isocr., Panegyr., 42.





36.  Böckh, op. cit., I3, 60; Du Mesnil-Marigny,
Hist. de l’écon. pol., II, 229; Beloch, Zur griechischen
Wirtschaftsgesch., in Zeitschrift für Sozialwissenschaft,
V, 3, 1902, pp. 172-73.





37.  Francotte, L’industrie en Grèce, 1, 148 sgg.;
Glotz, op. cit., 366 sgg.





38.  De vect., 5, 3; 4; cfr. 1, 6-8.





39.  Scylax Caryandens., Peripl., 112 (in Geogr.
gr. min., I, ed. Müller).





40.  Du Mesnil-Marigny, loc. cit.; Beloch, op.
cit., 173-75.










41.  Demost., XXXV (In Lacr.), 36; LVI (In Dionysod.),
1 sgg.





42.  Du Mesnil-Marigny, op. cit., II, 230.





43.  Andoc., De mysteriis, 133 e Böckh, op. cit.,
I3, 386; Gilbert, op. cit., I, 392.





44.  Le premesse di tale conclusione sono un po’
complicate. Nel 413-12 Atene sostituì il tributo federale
(L. 6.000.000 all’anno) con un’imposta del 5% su tutto
il commercio che si svolgeva entro il suo impero marittimo.
La nuova imposta non poteva render meno
dell’antico tributo; probabilissimamente, era destinata a
rendere di più. Noi possiamo perciò calcolare il gettito
lordo pari ad 8 o 9 milioni. Ma queste cifre rappresentavano
solo 1﻿⁄﻿20 (il 5%) del movimento commerciale,
che si svolgeva entro l’impero marittimo ateniese, ossia
L. 160 o 180 milioni; cfr. Francotte, op. cit., 14-15;
Glotz, op. cit., 373.





45.  U. Ruffolo, La Grecia economica odierna,
Roma, 1920, pp. 47 sgg.:




 
  	1910 	L. 305.107.541
 

 
  	1911 	L. 313.105.044
 

 
  	1912 	L. 303.819.652
 

 
  	1913 	L. 297.578.029
 








46.  2, 12.





47.  Thuc., I, 67, 4; Aristoph., Acharn., vv. 530-34.





48.  Thuc., I, 144, 2; Xen., Lacedaem. Resp., 14, 4;
Plut., Agis, 10, 2; Lyc., 9, 5.





49.  Demost., XIX (De mala legat.), 286.





50.  Cfr. Aristoph., Pax, vv. 999 sgg.; Acharn.,
v. 842.





51.  2, 3.





52.  2, 11.





53.  E. Ciccotti, La guerra e la pace nel mondo antico,
Torino, Bocca, pp. 7-8.










54.  Questo singolare fenomeno, di cui abbiamo avuto
un esempio, vivo e lampante nella guerra mondiale, è
stato comune a tutte le guerre moderne; cfr. G. Borgatta,
Il problema dei prezzi nel dopo guerra (in Riv.
d’Italia, 1920, 193 sgg.) e fonti ivi citate.





55.  Thuc., 2, 13, 8; Böckh, op. cit., I3, 263-64;
Arist., Ath. Resp., 24.





56.  Thuc., loc. cit.; Aristot., loc. cit.; Böckh, op.
cit., I3, 317.





57.  Xen., Ipparchich., 1, 19; I. G. I (= C. I. A., I), 188.





58.  Thuc., 6, 43, 1.





59.  Böckh, op. cit., I3, 340 sgg., 315-16.





60.  Böckh, op. cit., I3, 320; Sauppe, Die καταστάσις
d. alt. Reiterei, in Philologus, 15 (1861), pp. 69 sgg.;
Martin, Les cavaliers Atheniens, Paris, 1886, p. 334.





61.  Cfr. pp. 9-10 del presente volume.





62.  Cfr. p. 30 del presente volume.





63.  Böckh, op. cit., I3, 316.





64.  Demost., In Androt., 8.





65.  Aristot., Ath. Resp., 22, 7; Böckh, op. cit., I3,
140-141.





66.  Böckh, op. cit., I3, 343-44.





67.  Thuc., III, 17, 3; VI, 31, 3.





68.  I. G. II, 2 (= C. I. A., II), 795, col. f., l. 138
(p. 189).





69.  I. G. II, 2 (= C. I. A., II), 809, col. d., ll. 62 sgg.





70.  I. G. II, 2 (= C. I. A., II), 807, col. b, ll. 67 sgg.





71.  Isocr., Areop., 66. Cfr. Clerc, Les méthèques
athéniens, Paris, 1893, p. 31.





72.  Böckh, op. cit., I3, 358-59.





73.  Id., op. cit., I3, 362 sgg.





74.  C. I. A., I, 177, ll. 8-10, 13-14; Isocr., De permut.,
111; Nepos, Timoth., 1, 2; Diod., 12, 28, 3;
cfr. Busolt, Gr. Gesch., III, 1, 551, nota; W. Bannier,
in Rh. Mus., 61, p. 209; Cavaignac, L’hist. fin. d’Athènes,
pp. 94-95, 110; Francotte, Les finances grecques, 167-168;
J. Beloch, Gr. Gesch., II, 2 (2ª ed.), 337-38.










75.  Thuc., 2, 70, 2; Isocr., De permut., 113; cfr.
Cavaignac, op. cit., 108, 116, 120.





76.  Francotte, op. cit., 209.





77.  Francotte, op. cit., 183 sgg., 209.





78.  Francotte, op. cit., 209.





79.  Busolt, Der zweite ath. Bund., in loc. cit.,
pp. 721-22.





80.  Isocr., Areop., 9; Demost., Olynth. III, 32; Aeschin.,
De falsa legat., 71; Busolt, op. cit., 722.





81.  Xen., Anabas., 7, 1, 27; Aristoph., Vespae,
vv. 657-660. Cfr. Böckh, op. cit., I3, 509 sgg.





82.  Thuc., 8, 1, 3; cfr. Lys., In Nicomach., 22.





83.  Cfr. Xen., Hell., I, 1, 14.





84.  Per la situazione finanziaria di Atene, nel 421,
cfr. Francotte, op. cit., 186.





85.  Pedroli, (in Studi di storia antica del Beloch),
pp. 131-32.





86.  Pedroli, op. cit., 136, 137.





87.  Pedroli, op. cit., 139.





88.  Loc. cit.





89.  Demost., XIII (De rep. ordin.), 27; XVIII (De
corona), 234.





90.  Thuc., II, 69, 1; III, 19, 1; IV, 50, 1; 75, 1.





91.  Xen., De vect., 3, 5 passim.





92.  Cfr. pp. 20-21 del presente volume.





93.  Böckh, op. cit., I3, 387-88; Gilbert, op. cit.,
1, 391-92.





94.  Böckh, op. cit., I3, 393; Francotte, op. cit.,
15 sgg.





95.  Gilbert, op. cit., I, 393, Francotte, op. cit.,
19-20, 21-22.





96.  Thuc., 6, 91, 7.





97.  Cfr. G. Platon, Un saggio di socialismo di
Stato nell’antichità, in Nuova Rivista storica, 1919,
pp. 456 sgg.










98.  Questo lato dell’operetta dello Pseudo-Senofonte
è stato considerato unicamente dal Platon, in op. cit.,
pp. 452 sgg.





99.  Cfr. p. 29 del presente volume e Cavaignac,
op. cit., 120.





100.  Cavaignac, op. cit., 118.





101.  I. G. I (= C. I. A., I), 273 (pp. 148-49).





102.  Thuc., 3, 19, 1.





103.  I. G. (= C. I. A., I), 259; Cavaignac, op. cit.,
pp. XXXV-XXXVI, 125.





104.  Cfr. Thuc., 2, 13, 3 e vol. I, p. 129.





105.  Il grave documento è la iscrizione I. G. I (= C.
I. A., I), 37; cfr. Cavaignac, op. cit., pp. XLIV-XLV,
128 sgg.





106.  Aristoph., Equites, v. 924.





107.  Cfr. il decreto di Callia I. G. (= C. I. A. I),
32 B., e, circa la sua probabile cronologia, Böckh, op.
cit., I3, p. 596; II, p. 49; Francotte, op. cit., 202;
Beloch, Gr. Gesch., (2ª ed.), II, 2, 346 sgg.





108.  I. G. (= C. I. A., I), 37. z"; 543 e Suppl. a
p. 140; cfr. Cavaignac, op. cit., pp. XLV-XLVI, 135 e
Pl., I, n. 3; Beloch, op. cit., (2ª ed.), II, 2, 342-43.





109.  Aeschin., De mala legat., 175; Andoc., De pace
cum Lacedaem., 9.





110.  I. G. (= C. I. A., I), 55 c, v. 5; [.... δεδογ]μένον
ῇ εἰσφέρειν ὅταν δέη[ι]....





111.  Cfr. vol. I, pp. 131-32.





112.  Cfr. Beloch, Gr. Gesch., II, 443 e n. 3 (2ª ed.).





113.  Cavaignac, op. cit., 156.





114.  Risulta dall’orazione di Lisia (Accept. muner.
defens., 2 sgg.) nella quale l’oratore discorre di εἰσφοραί
prelevate tra il 410 e il 405.





115.  Cfr. Lys., De Aristoph. pecuniis, 29. Queste contribuzioni
dovettero aver luogo fra il 393 e il 387.





116.  Demost., II (Olynth.), 29; XIII (De rep.
ordin.), 20. (Sul valore storico di questa orazione cfr.
F. Blass, Die attische Beredsamkeit, Leipzig, 1877, III,
352 sgg. o l’edizione di Demostene del Well, Paris, 1881,
pp. 436 sgg.). Cfr. anche Böckh, op. cit., I3, 609 sgg.;
Francotte, op. cit., 28 sgg.










117.  Pol., 2, 62, 6-7; cfr. Demost., XIV (De Symmor.),
27; Philoc., Fragm., p. 77 (ed. Siehelis) sotto Harpoer.
Che Polibio si riferisca al 378-77, è stato rilevato per
primo dal Böckh, op. cit., I3, 572; e la sua opinione è
ormai condivisa da tutti; cfr. Beloch, Das Volksvermögen
von Attika, in Hermes, 20 (1885), p. 237; Lipsius,
Die athen. Steuerreform in Jahr d. Nausinikos, in Neue
Jahrbuch. f. klass. Phil., 117, p. 291, 1878.





118.  Demost., XXII (In Androt.), 44; cfr. Lecrivain,
op. cit., 509.





119.  Beloch, op. cit., p. 257.





120.  Demost., XXVII (In Aph., I), 9, 37, cfr. Schäfer,
Demosth. und seine Zeit., Leipzig, 1885, I2, 22-23.
Il nostro calcolo è condotto seguendo, circa la εἰσφορά,
la interpretazione del Beloch (Das Volksvermögen von
Attika, in Hermes, 20 (1885), e Das atth. Timema, in
Hermes, 22 (1887) pp. 371 sgg.), e del Lecrivain (Eisphorà,
in Daremberg et Saglio, Diction. d’antiquité ecc., II,
1, pp. 504 sgg.), secondo cui l’imposta avrebbe gravato
sull’intera ricchezza ateniese (5750 talenti). Una diversa
opinione è quella del Böckh (op. cit., I3, 570 sgg.), secondo
la quale l’imposta gravava sur una parte soltanto
del capitale, cioè sur una sua frazione imponibile. Secondo
una terza interpretazione del Rodbertus (in Jahrbücher
f. Nationalökonomie, VIII, pp. 453 sgg.) i 5750
talenti del 377-78 rappresenterebbero il reddito annuo della
ricchezza nazionale ateniese. La prima di queste tre opinioni
è la più conforme alle fonti e alla realtà economica
ateniese.





121.  Xen., De vect., 4, 40; Demost., VIII (Chersonn.).
70; Lys., Pro sacra olea, 31; De publ. bonor. Niciae, 7;
De Aristoph. bonis, 43; 57; Isaeus, Nicostr., 27; Philoctem.,
60; Apoll., 40; Dicaeog., 37; 41; 45.










122.  Böckh, op. cit., I3, 609 sgg.; Platon, La démocratie
et le régime fiscal ecc., pp. 46 sgg.; Francotte,
op. cit., 40 sgg. Sulla difficoltà del ricupero delle somme
anticipate, cfr. Demost., XXX (In Policl.), 8 e passim.





123.  Demost., XX (In Lept.), 27.





124.  Cfr. Lys. (De affectata tyrannide), 12, e De Aristoph.
bonis, 42-43; 67.





125.  Demost., XXX (In Policl.), 7; II (l’orazione è
del 360 a. C.); XXXI (De corona trier.), 6; Böckh, op.
cit., I3 n. 859 del Fränkel.





126.  Demost., XXX (In Policl.), 7.





127.  Thuc., 6, 31, 3; Demost., XXXI (De corona
trier.), 6; XXX (In Policl.), 7; 12.





128.  Demost., XLVII (In Everg. et Mnesib.), 23 e
passim.; XXXI (De corona trier.), 5; XXX (In Policl.)
7; 34; XLV (In Stephan. I), 85.





129.  Demost., XXX (In Policl.), 61.





130.  Cfr. tutta l’orazione di Demost., XXX (In Policl.),
e Platon, op. cit., 53 sgg.





131.  Böckh, op. cit., I3, 648 sgg.





132.  Demost., XXI (In Mid.), 80; 155; XXXI (De
corona trier.), 7, 8, 16, 18.





133.  Demost., XVIII (De corona), 102 sgg.





134.  Demost., XXI (In Mid.), 161; XVIII (De corona,
1), 85.





135.  Thumser, op. cit., 99 e n. 5; Platon, op. cit.,
18; Clerc, op. cit., pp. 32 sgg.





136.  Oeconom., 2, 6.





137.  De permut., 160; cfr. Xen., Conviv., 4, 30 sgg.





138.  Isocr., De pace, 130 e tutta l’orazione di Lisia,
Per i beni di Aristofane e la difesa in un processo di
corruzione.





139.  Schol. ad Aristoph., Ranae, v. 404.





140.  Cfr. p. 40 del presente volume.





141.  Demost., XXI (In Mid.), 154; XXX (In Pol.),
37; Lys., In Diogit., 24; Böckh., op. cit., I3, 637.










142.  Demost., XLVII (In Everg. et Mnesib.), 21.





143.  Demost., XXI (In Mid.), 161.





144.  Cfr. Demost., XXVII (In Aphob. I), 7; XXIX
(In Aphob. III), 59; Diod., 14, 5, 5; Lys., De Aristoph.
bonis, 46; Demost., XXX (In Onoter. I), 10; Plat., Resp.,
9, p. 578 D.





145.  Cfr. Pol., 32, 14, 3 sgg. che si riferisce al II secolo
a. C. Un Apicio, rimasto con soli 2.000.000 di lire,
non trovava al suo infortunio rimedio migliore del suicidio
(Senec., Ad Helv. cons., 10, 9).





146.  Calcolando su Plin., N. H., 33, 134. Altri esempi
di ricchezza romana: la casa di P. Clodio valeva tre o
quattro milioni (Plin., N. H., 36, 103-104); dieci, il mobilio
di M. Scauro, incendiato dai suoi schiavi (Ibid., 36,
115). Il patrimonio di Pompeo saliva a 19 milioni; quello
di un suo liberto, a 25 (Plut., Pomp., 2, 6). Crasso, alla
fine della sua dissipata esistenza, disponeva ancora di 45
milioni (Plut., Crass., 2, 2).





147.  M. D’Azeglio, I miei ricordi, Firenze, 1876, I, 66.





148.  Demost., XX (In Lept.), 115.





149.  Demost., (In Aristocr.), 206; 209.





150.  Demost., XIV (De Symm.), 25; cfr. XLII (In
Phaen.), 23; VIII (Chersonn.), 21.





151.  Demost., XIII (De rep. ord.), 27.





152.  Lys., De Aristoph. bonis, 45 sgg.; In Philocr., 2 sgg.





153.  Cfr. Xen., Ath. Resp., I, 4; De vect., I, 1.





154.  De pace, 127.





155.  Cfr. Ch. Lecrivain, Prosodoi, in Daremberg
et Saglio, op. cit., p. 705, n. 30; Böckh, op. cit., I3, 517;
Demost., XXI (In Lept.), 33; 42: I. G. II, 1 (= C. I. A.,
II, 1), 379.





156.  Plut., Vitae decem orat., 8, 56; Demost., XVIII
(De corona), 118.





157.  Böckh, op. cit., I3, 111-14.





158.  Böckh, op. cit., I3, 308 sgg.; cfr. Isocr., De
pace, 82.










159.  Böckh, op. cit., I3, 400-02; cfr. Clerc, op.
cit., 21 sgg.; Busolt, Die griech. Staats-und Rechts-Alterthümer,
München. 1892, pp. 15, 197. Le εἰφοραί sui
meteci pare fossero più gravose di quelle gravanti sui
cittadini; cfr. Clerc, e Busolt, loc. cit.





160.  Francotte, L’industrie en Grèce, I, pp. 193 sgg.;
II, 83-84.





161.  Pol., 37, 4, 5-8.





162.  Ciccotti, Il tramonto della schiavitù, pp. 90-91.
Tre sono, a dire del Malthus (op. e loc. cit., 115), le
grandi cause di depopolazione: l’astensione, il pervertimento
sessuale, le calamità sociali, quali carestie, epidemie
e, sopra ogni altro, la guerra, che riesce tanto più
fatale quanto meno i popoli ch’essa investe si trovano
lontani dallo stato di natura; cfr. De Bloch, Le Guerre
future (trad. fr.), IV, p. 6. Sui rapporti tra guerra e depopolazione
in Francia, cfr. Levasseur, La popul. française,
Paris, 1889, I, 180 sgg., 190 sgg., 195 sgg., 211 sgg.;
II, 210; III, 515, 520.





163.  Beloch, Bevölkerung ecc., 99-100.





164.  Ctesicl., in Athen., VI, p. 272 B; Demost.,
XXV (In Aristog. I), 51.





165.  Secondo i calcoli, molto accurati del Clerc (Les
methèques ecc., pp. 369 sgg. e 379-80), i meteci, che nel
l’età di Pericle erano circa 24.000, discesero, nel 309, a
10.000 (Athen., VI, pp. 272 B).





166.  L’opinione contraria — l’accrescimento degli
schiavi nell’Attica durante il IV secolo — è stata introdotta
nella corrente coltura storica da alcune pagine non
documentate della Bevölkerung del Beloch. È questo un
concetto assolutamente errato; cfr. E. Ciccotti, Indirizzi
e metodi degli studî di demografia antica (Prefazione al
IV vol. della Bibl. di st. econ.), 1908, pp. 48 sgg.





167.  Beloch, loc. cit. e pp. 74-75.





168.  Xen., Memor., 2, 8, 1.





169.  Cfr. vol. I, pp. 44-45.










170.  I. G. (= C. I. A., II, 1), 17, vv. 35 sgg.; cfr.
Busolt, Der zweite ath. Bund, in loc. cit., 686 sgg.





171.  Cfr. Isocr., Philipp., 96; Xen., Anabas., I, 1, 9.





172.  Demost., IV (Philipp. I), 23-24; III (Olynth. III)
30; 33 e passim; VIII (De rep. ordin.), 5 sgg.; VIII (Chersonn.),
21; cfr. Liv., 31, 43, 5.





173.  Thuc., 4, 93, 3.





174.  Thuc., 5, 57, 2.





175.  Diod., 16, 30, 4.





176.  Paus., 10, 20, 3. Su questi dati numerici e su
altri di minor conto, cfr. Kromayer, in Klio, III, 56 sgg.
e J. Beloch, in Klio, VI (1906), pp. 34 sgg.





177.  Plut., Pericl., 33, 5. Un altro dato, meno attendibile,
fa salire questo esercito a 100.000 uomini
(Schol. a Soph., Oedip. Colon., v. 698, ed. Papageorgius,
Lipsiae, 1888).





178.  Diod., 13, 72, 4, calcolando un numero di armati
alla leggiera pari agli armati alla pesante.





179.  Diod., 14, 83, 1; cfr. Kromayer, op. cit.,
pp. 200 sgg.; Beloch, in Klio, V, p. 77.





180.  Diod., 15, 32, 1.





181.  Diod., 15, 84, 4 sgg.; 17, 62, 7.





182.  Pol., 29, 9, 8: καλῶς ποιοῦντας αὐτοὺς καὶ
τρεῖς ἄγειν καὶ τέτταρας μυριάδας ἀνδρῶν μαχίμων.
Anche su questi dati, cfr. Beloch, in Klio, 1906, pp. 51 sgg.





183.  Thuc., 7, 48, 3.





184.  Isocr., De pace, 97.





185.  Arist., Polit., 5, 9, 5.





186.  Polit., 7 (4), 13 (14), 10-12.





187.  Liv., 39, 24, 3 sgg.; Collitz, Griech. Dialekt.
Inschrift., I, 345 passim.





188.  Plut., De defectu oracul., 8.





189.  3, 82. 2; Aristoph., Pax, vv. 349-351; Isocr.,
Philipp., 52.





190.  Cfr. Hume, Of the populousness of ancients nations
(trad. it. in Bibl. di st. econ., III), pp. 405, nota.










191.  Cfr. lo stesso Hume, op. cit., 403, n. 5.





192.  Cfr. Hume, op. cit. 405.





193.  Thuc., 8, 21, 1.





194.  Xen., Hell., 6, 5, 10.





195.  Diod., 13, 104, 6.





196.  Si vegga in Demost., XXIV (In Timocr.), 149, il
giuramento degli eliasti ateniesi.





197.  Isocr., Philipp., 96.





198.  Diod., 18, 8, 5. Sui pericoli derivanti dal ritorno
degli esuli cfr. Diod., 17, 13, 3 e Hicks, Greek
histor. Inscript., Oxford, 1882, nn. 125, 130.





199.  Liv., 34, 49, 10.





200.  Demost., XIX (De mala legat.), 181; Isocr.,
De pace, 129; Fustel de Coulanges, Cité ant.,
p. 454.





201.  Xen., De vectigal., 4, 51, 52.





202.  Fustel de Coulanges, Cité antique, 453-54.





203.  Cfr. Pol., 40, 5, 12.





204.  Beloch, Gr. Gesch., II, 1 (2ª ed.), 76.





205.  Strab., 14, 2, 17.





206.  Beloch, Gr. Gesch., II, 1 (2ª ed.), 170, 306.





207.  Liv., 23, 30, 6.





208.  Liv., 31, 29; Holm, Storia della Sicilia nell’antichità
(trad. it., Torino, 1896-1901), II, pp. 381-82;
Beloch, Bevölk., 298-99, 500.





209.  Strab., 7, 7, 6.





210.  Pol., 2, 62, 3.





211.  Plut., Demetr., 9, 4.





212.  Dion. Cass., 41, 25, 3; cfr. C. Jullian, Hist.
de la Gaule, Paris, Hachette, III, 600 sgg.





213.  Cfr. Pol., 31, 7, 4-12.





214.  Anthologia Palatina, IX, Epigr. demonstr., 151
(ed. Didot, II).





215.  Ibid., 408.





216.  De pace, 1; 2; 25; 12; 19; 51.





217.  Op. cit., 19-21; 64; cfr. Philipp., 46 sgg.










218.  Sulla cronologia, cfr. G. Platon, in N. Riv.
stor., 1919, pp. 456 sgg.





219.  Xen., De vectig., 5, 2; 11-12; 3-4.





220.  6, 1.





221.  5, 9-10.





222.  6, 1. Cfr. Aeschin., De mala legat., 171 sgg.





223.  Ciccotti, La guerra e la pace ecc., p. 86.





224.  Fr. 46, ed. Kenyon.





225.  Thuc., 2, 65, 2; Plut., Nic., 9, 5; Ps. Xen.,
Ath. Resp., 2, 14.





226.  Aristoph., Pax, vv. 556-59; cfr. vv. 569-70.





227.  Aristoph., op. cit., vv. 530-31; 571 sgg.





228.  Aristoph., fr. 344 (Insulae), ed. Didot. Opinare
che questo dramma non sia di Aristofane, come gli antichi
concordemente ammisero, è uno degli infiniti, cervellotici
arbitrii dei moderni; cfr. Th. Kock, in Rh.
Mus., 45 (1890), p. 55.





229.  Id., Pax, vv. 520 sgg., 566 sgg.; cfr. vv. 1127 sgg.,
1346 sgg. e Acharn., vv. 32-33; 989 sgg.





230.  Cfr. [Demost.], X (De foedere Alexandr.) 15.





231.  Pol., 37, 4, 4.












CAPITOLO SECONDO.
IL RIVOLGIMENTO ECONOMICO
DEL MONDO ANTICO




Il nuovo Oriente.



Alla metà del secolo IV a. C., sembra davvero
che la Grecia cominci a trarre profitto dalle sue
stesse calamità. I mali inenarrabili portati dalla
guerra, le profonde crisi, economiche e morali,
subìte hanno infuso negli spiriti, divinamente
bizzarri, dei suoi cittadini, numerose stille di meditata
saggezza. Sparta, ferita a morte nel duello
con Tebe, abbandona i vecchi sogni imperialistici,
e si rassegna a vivere modestamente entro la breve
zona del suo naturale territorio; Tebe anch’essa,
la vittoriosa, come stremata nel difficile sforzo
durato per circa quindici anni, sembra limitare
tutte le sue ambizioni entro quei confini della
Beozia, che un tempo le erano parsi sì angusti:
anche Atene, uscitole vano, ancora una volta, il
terzo tentativo di impero marittimo, volge tutto
il suo pensiero e la sua attività ad opere di pace.
Caratteristiche sono, a tale proposito, le amministrazioni
di Eubulo (354-339) e di Licurgo (338-26),

la cui teorica sarà appunto formulata nel più
volte citato libretto pseudosenofonteo su Le entrate
ateniesi. Atene comincia a voler vivere soltanto
di se stessa, e a bastare a se stessa, in una
pace operosa. La povertà ha insegnato ai liberi
che occorre lavorare, lavorare tenacemente, ed è
stata più eloquente e persuasiva della propaganda
di Socrate, vanamente coronata dal martirio. In
Grecia perciò si diffonde rapidamente la pratica
del lavoro libero, nè più i cittadini sdegnano di
accomunarsi, in tale bisogna, agli schiavi. I
grandiosi, vecchi sogni d’imperialismo, politico
od economico, sono man mano repudiati, quando
ecco, d’improvviso, tutto il mondo mediterraneo
e quello orientale, ad esso più vicino, sono percossi
da un vasto e profondo scoscendimento, che
arresta a mezzo l’opera di resurrezione e inchioda
per sempre alla sua croce il destino della Grecia:
la conquista dell’Impero persiano e l’ellenizzazione
dell’Oriente.




Fu questa l’opera che Alessandro Magno iniziò
nel 334 a. C. per incitamento venutogli appunto
dalla Grecia. Non solo lui, il figliuolo di Filippo
II, cercava in quella ardita impresa un mezzo
per farsi perdonare, col glorioso e definitivo
trionfo sul nemico secolare della Grecia, la servitù
che egli e il padre suo avevano inflitto al
Paese, ma intendeva veramente a ritrovare, nel
misterioso Oriente, un nuovo, più ricco campo di
attività per la popolazione greca immiserita e, al

tempo stesso, in tragica contradizione, sovrabbondante
ed esigua. L’impresa d’Alessandro doveva
essere, e fu di fatto, il più vasto tentativo di colonizzazione
che mai Stato o uomo politico greco
avesse a concepire. Pur troppo, se suscitò un
nuovo mondo, era destino che le sue estreme conseguenze
si ritorcessero ai danni della Grecia
stessa, cui quell’ultimo dei grandi Elleni agognava
soccorrere.




Alessandro disseminò la sua lunga corsa attraverso
l’Oriente di una selva di città destinate a
vivere di vita rigogliosa, e che avrebbero fatto la
prosperità delle contrade, che l’orma fatale del
suo piede calcava[232]. E la via, da lui aperta, fu
battuta in lungo e in largo dagli epigoni, cui
sembrò — nè fu vana speranza — di continuare
la grande tradizione dell’antico Paese del Sole.




Seleuco Nicatore inaugurava ben sedici Antiochie,
cinque Laodiceee, nove Seleucie, tre Apamee,
una Stratonicea. Risorgevano, o sorgevano ex
novo, in Oriente le Beroie, le Edesse, le Perinto,
le Maronee, le Callipoli, le Acaie, le Pelle, le
Oropo, le Amfipoli, le Artuse, le Astaco, le Tegee,
le Calcidi, le Larisse, le Eree, le Apollonie,
le Soteire, le Alexandropoli, le Alexandrescate,
le Niceforio, le Nicopoli. La Tracia e la Macedonia
si popolavano di Tessaloniche, di Cassandree,
di Demetrie, di Lisimachie; l’Asia Minore lanciava
da sola alla luce del giorno ben cinquecento
città, vigili avamposti di tutta una novella fiorita

industriale e commerciale[233]. E dall’Asia Minore
alla Siria, dalla Mesopotamia e dalla Caldea
all’altipiano dell’Iran, dall’India all’Arabia e
all’Africa, tutto un mondo di civiltà, spente da
secoli, resuscitava, un mondo di civiltà nuove
sorgeva.




Tosto una folla di avventurieri, di operai, di
imprenditori, fuggendo la patria, povera ed impotente,
si recarono colà a far fortuna. Vi trovarono
di fatto lavoro e ricchezza. Ma, ahimè, i nuovi
centri, manifatturieri e commerciali, dell’Oriente
ellenizzato accaparrano ora la clientela dell’antica
e un dì gloriosa Ellade; sviano le tradizioni commerciali
dell’antico mondo civile; ridestano furiosa
la concorrenza, sempre ardentissima, fra
le città greche e i Paesi orientali così detti barbarici,
ora profondamente ellenizzati. Sorge in
tal modo, improvvisa, una barriera di fronte agli
antichi prodotti greci, oramai superflui al di là
del Pindo e dell’Egeo[234]. In tale guisa la nuova
Grecia uccideva l’antica!







Si costituisce, invero, nel IV secolo a. C., ad
oriente del mondo ellenico, sulla più ampia zona
di territorio che mai fosse toccata a successore di
Alessandro Magno, il più vasto dominio del tempo,
l’impero dei Seleucidi, che dall’Egeo si sarebbe
in breve esteso fino a tutto il bacino dell’Indo e
del Jassarte[235]. Non si trattava di una Potenza,
minacciosa soltanto a motivo delle sue dimensioni

colossali. I primi Seleucidi vi si dedicarono
a promuoverne le attività della produzione
e, più ancora, dello scambio[236]. Seleucia,
nella Mesopotamia, situata in una posizione privilegiata,
alla confluenza di tutte le grandi vie
dell’altipiano iranico e del golfo Persico, divenne,
nel volgere di pochi lustri, la più notevole e
fiorente piazza commerciale fra l’Europa e l’Asia
nord e centrale, come Alessandria lo sarà fra
l’Europa e l’Asia meridionale. Qui, attraverso
il Tigri e l’Eufrate, convenivano gli Armeni a
scaricare le loro merci assortite; qui si incrociavano
le vie di transito della Persia e dell’Arabia,
recanti, per vaste e numerose arterie, i gonfi
flutti delle preziose derrate, di cui abbisognavano
l’Oriente e l’Occidente. Ma la capitale dell’impero
non era isolata. Antiochia, prima dopo Seleucia[237],
Laodicea Sira, pregiata pel suo porto e
pel vino squisito, che esportava in gran copia
in Egitto[238], e, sovra tutte, Battra, che conquisterà
uno dei primi posti, divenendo scalo delle
merci, che dall’India, dall’Asia settentrionale
e dalla Serica, viaggiavano alla volta del Mar
Nero: tutte le tenevano dietro, recando a gara
la fiaccola della civiltà e della vita[239].




Ma ciò che specialmente era destinato a rivolgere
l’orientamento economico del mondo antico
era la fondazione della grande Rotterdam dell’antichità,
Alessandria d’Egitto, e l’impulso, che
alla regione, di cui tosto sarebbe divenuta la capitale,

avrebbero dato i successori del grande Macedone,
i Tolomei.




L’intensa sollecitudine, che questi monarchi
nudrirono dei materiali interessi del loro Paese,
fu piuttosto unica che rara. Continuando in una
politica, che la larghezza degli orizzonti seppe
integrare col più mirabile senso pratico — la vecchia
rivalità degli antichi Faraoni con la Mesopotamia,
che di altro non era espressione se
non della gara commerciale fra il Nilo e l’Eufrate —,
essi si curarono di collocare delle stazioni
navali su tutti i punti, economicamente strategici,
del mondo antico, la Tracia, le isole Egee,
Creta, l’Asia Minore, la Fenicia, la Palestina, la
Siria, l’Arabia, la Libia, la Cirenaica. E, mentre
lasciarono che l’antica linea di Copto continuasse
a servire quale tramite del commercio, eritreo
ed asiatico, col Mar Rosso[240], condussero a
termine quelle dirette linee di comunicazione fra
questo mare e il Mediterraneo, ch’erano state iniziate
dai Faraoni[241] e che resteranno mèta perenne
di tutta la civiltà avvenire.




«Ciò che costituisce», scrive il maggiore storico
moderno di questa età, J. G. Droysen, «l’importanza
del territorio di Suez è il fatto che
colà giacciono gl’incavi più profondi, operati dal
mare tra le più grandi masse continentali del
globo; gli è là che il Mar Rosso, il porto naturale
di tutte le coste dell’Oceano Indiano fino all’Australia
e alla Cina, non dista dal Mediterraneo,

il porto delle regioni occidentali, più di qualche
miglio. Nell’età ellenistica l’importanza del Mar
Rosso, delle Bocche del Nilo, della comunicazione
pel canale tra il fiume e il mare non era certo
pari a quella odierna, centuplicata dalle scoperte
transatlantiche e dallo sviluppo del commercio e
dell’arte nautica: ciò non ostante, l’irruzione
dell’ellenismo nel Mar Rosso, ormai accessibile,
dovette, dopo la spedizione di Alessandro Magno,
costituire l’avvenimento più notevole nei rispetti
della trasformazione dell’equilibrio esteriore; dovette,
pei suoi resultati, riuscire così sorprendente
e di effetti così durevoli, come lo sarà, sedici secoli
di poi, la circumnavigazione del Capo di
Buona Speranza, che infliggerà un colpo mortale
al commercio italiano e anseatico»[242].




Per tal guisa, Alessandria, ove poi, a diffondersi
nel mondo intero, «convergevano i prodotti
dell’Egitto, dell’Etiopia, della Cirenaica, della
Libia, della Mesopotamia, dell’Arabia, della Siria,
dell’India», superata già, fin dal III secolo
a. C., la stessa Seleucia, «era divenuta la prima
piazza mercantile dell’Oriente»; e attraverso
il Mar Rosso le sue merci penetravano nell’Oriente;
per l’alto Nilo in Etiopia, e per il Nilo medesimo
viaggiavano dal Mar Rosso al Mediterraneo,
cioè a dire dall’Asia all’Europa[243].




I Tolomei avevano ben motivo di accaparrarsi
il mondo. L’Egitto era un centro, unico più che
raro, di prodotti naturali. L’Egitto, che nutriva

a miriadi buoi, capre e pecore di qualità eccellente,
produceva altresì in copia l’orzo, il frumento,
il dourah, le cipolle, l’aglio, le fave, i piselli,
i cocomeri, il porro, il papiro, il loto, l’olio
di sesamo, il vino, i fichi, il corsium, la palma, il
sicomoro, il lino, il cotone, le erbe alimentari, le
lenticchie, l’alloro, il mirto, le rose, il miele, e
celava nelle sue viscere quel prezioso materiale da
costruzione che sarà uno dei principali elementi
economici dell’età ellenistica[244]. Ma perchè un
Paese abbia a prosperare, non basta disponga di
abbondanti risorse o di facili vie di commercio;
è necessaria una buona organizzazione della produzione.
Fu la fortuna che toccò in modo eminente
all’Egitto tolomaico, ma non a questo soltanto:
essa fu la fortuna di tutti i Paesi ellenistici.



L’organizzazione della produzione
nel mondo ellenistico.



I vari Stati ellenistici ci fanno assistere a un
fenomeno, che, dopo le esperienze contemporanee
più recenti, può quasi sembrare inaudito: un socialismo
di Stato, un intervento continuo del governo
nell’agricoltura, nell’industria, nel commercio,
che riesce — per gran tempo almeno — ai
resultati più meravigliosi. I massimi proprietari,
i più ricchi e attivi industriali dell’Egitto tolomaico,
come delle terre racchiuse entro i confini
del vasto impero dei Seleucidi, sono il re, e, col re,

i sacerdoti dei templi, grandi centri d’imprese economiche.
I «beni regi» e i «beni del clero» occupano
i tre quarti dell’Egitto tolemaico. Ma non
si tratta di latifondi abbandonati ed oziosi, ma di
terre fertilissime, sfruttate intensivamente e con
ogni sistema di colture. La terra regia e le terre
dei templi producono vini, cereali, datteri, grani
oleiginosi, legumi, alberi da frutto e alberi industriali;
alimentano greggi, forniscono i più ricchi
prodotti del sottosuolo. Gli stabilimenti del re e
quelli dei templi fabbricano birra e salami; elaborano
i vini e gli olii; macinano il grano; tessono
le tele e i tessuti. Grandi banche — dalle filiali
sparse dovunque — forniscono i capitali per le
più svariate intraprese.




Anche il commercio è un servizio di Stato: gli
ardui viaggi di esplorazione di questo tempo, che
sembrano precorrere i secoli XV-XVI, sono concepiti
e organizzati nei gabinetti delle Corti ellenistiche,
così come d’origine statale sono i più
grandiosi lavori, diretti a intensificare e ad agevolare
la produzione e lo scambio.




Ma lo Stato non è signore esclusivo delle attività
economiche del Paese. Accanto alla terra di
proprietà statale, v’è la terra di proprietà privata,
o piuttosto di possesso privato; accanto alle
grandi industrie governative, sono i piccoli mestieri
indipendenti, tutti egualmente in fiore. Noi
assistiamo, anzi, nel mondo ellenistico, a un fenomeno
non meno strabiliante degli altri: la sparizione

della schiavitù, o la sua radicale trasformazione,
e la rivalutazione e la diffusione del lavoro
libero e salariato[245]: il che porta seco una specializzazione
estrema dei mestieri, un significante
perfezionamento tecnico della mano d’opera, financo
un sottile sfruttamento della medesima[246].




Nè è tutto: le esigenze della produzione sollecitano
l’intervento della scienza. Noi possiamo parlare
ora di una scienza applicata all’agricoltura
e all’industria. La macchina idraulica, inventata
da Archimede, regola la distribuzione delle acque
del Nilo. L’alessandrino Ctesibio inventa la pompa[247];
la grue (la nuova baroulcòs) sostituisce
l’antico argano e la biga; il mulino ad acqua tien
luogo del vecchio mulino a braccia. Le fabbriche
regali di Pergamo e di Alessandria compiono miracoli
che precorrono la grande industria, l’industria
meccanica dei secoli XIX-XX[248]. Or bene,
con che mezzi, con quali miracolose risorse, la
Grecia classica, povera, angusta, fatta pesante
dalla lenta economia schiavista, pervasa dalla follia
delle eterne guerre municipali, avrebbe potuto
resistere alle nuove minacciose concorrenze?



Roma e il nuovo Oriente.



Se questi erano i pericoli, a cui la nuova conquista
dell’Oriente esponeva la Grecia, gli effetti
dell’intervento di Roma nella storia del mondo,
il suo affacciarsi all’eternità, che segue circa

due secoli più tardi, non saranno meno decisivi.
Roma consacra definitivamente quel nuovo
ordine di cose, che la spada di Alessandro Magno
aveva disegnato. Il nuovo Egitto ellenistico
bastava da solo a costituire per la Grecia un
pericolo. Roma sopraggiunge ad assicurarne il
trionfo. Roma sbarazza l’Egitto dalla pericolosa
vicinanza di Cartagine, lo libera dalle sue potenti
rivali — la Macedonia e la Siria —; inizia una
serie di guerre che devasteranno le terre e le acque
greche, e fa di Alessandria il centro maggiore dei
suoi approvvigionamenti, sì che, mentre «prima
neanche venti navi osavano valicare il Mar Rosso»,
l’aurora del primo secolo dell’Impero vedrà
«intere flotte navigare» da questo porto «alla
volta dell’India e della remota Etiopia, dirette
all’acquisto di merci di gran valore da scambiarsi
con altre, non inferiori nè per numero nè per pregio»,
che l’Egitto stesso sarà in grado di apprestare[249].




L’Egitto valeva bene, ed ebbe infatti, le più
scrupolose cure dell’Impero; ma non valevano
meno altre regioni più discoste ed altrettanto sospirate
di quell’Oriente, che Alessandro e i successori
si erano affaticati ad ellenizzare. Con lo
stesso scrupolo usato verso l’Egitto, Roma organizzò
il commercio col resto dell’Oriente, e i resultati
dell’opera annullarono del tutto i vantaggi
di qualsiasi relazione con la Grecia.




Dall’Oriente affluiva la più abbondante e svariata

copia di prodotti e di manufatti, ai quali
soltanto era dato placare la febbre di lusso
e di piacere, da cui fu invasa la metropoli del
mondo, erede delle monarchie e delle Corti dei
successori di Alessandro[250]. Di là provenivano
l’incenso, la cassia, la senna, le resine, la mirra,
l’aloe, il cinnamomo, il pepe, il garofano, lo zucchero,
il riso, la tartaruga, i diamanti, gli zaffiri,
gli smeraldi, le ametiste, i topazi, gli opali, i rubini,
i giacinti, le perle, le tele, i filati di cotone
e di lana, l’avorio, l’indigo, l’anice, le mussoline,
l’ebano, il legno di teck, il marmo, il nardo, la
porpora, il vetro, il cristallo, le lane, le stoffe colorate,
le sete, le mezze sete, tutti i tesori dell’India,
tutte le rarità della Cina[251].




Al paragone di tanto ben di Dio, la Grecia,
non offriva che del marmo e qualche commestibile
poco ricercato o punto necessario[252]. Oltre cento
milioni di sesterzi, pari a 20 milioni di lire-oro,
escivano ogni anno dai forzieri romani, pigliando
il volo per le Indie e per la Serica, all’acquisto
e all’importazione delle perle[253]; cinquanta e
più, per i rimanenti prodotti[254], ed essi non costituivano
che il saldo in moneta dell’importazione
dell’Impero, non coperta dalle sue esportazioni
in Oriente.




E in che cosa consisteva codesta esportazione?
Essa consisteva, in massima parte in produzioni
dell’Europa occidentale, quali il piombo, il rame,
lo zinco, l’argento[255] ed in altre che venivano

fornite dallo stesso Egitto. Per tal modo l’Egitto,
che disponeva delle principali vie dell’Oriente:
l’Egitto, che ne aveva quasi monopolizzato il commercio,
era anche la provincia che forniva a Roma
buona parte dei mezzi con cui pagare le sue costose
importazioni orientali. Dall’Egitto il commercio
romano spediva in Cina manufatti di vetro,
in Arabia e in India stoffe sontuose, broccati,
bronzi, strumenti musicali, nonchè, probabilissimamente,
lo splendido materiale da costruzione
fornito dalle sue cave, quali il granito di Siene, la
breccia verde della regione di Koser, il basalto,
l’alabastro, il porfido. Quali vantaggi al confronto
poteva fornire la Grecia europea?



Roma e il nuovo Occidente romano.



Ma un rivolgimento economico, assai simile a
quello che la conquista di Alessandro aveva determinato
in Oriente, comincia, un secolo e mezzo
più tardi, verso la metà del sec. II a. C., a disegnarsi,
anche nell’Europa occidentale, sin adesso
barbarica.




Mentre Alessandria e l’Oriente si popolano
di uomini e di ricchezze, nuovi centri di produzione,
di commercio, d’industria balzano fuori dall’ombra
che fin adesso ha velato l’orizzonte dell’Europa.
Dalla distruzione di Cartagine, nel
traffico del bacino occidentale del Mediterraneo e
dell’Atlantico, la greca Marsiglia era poco a poco

sottentrata ai Fenici d’Africa. Essa commercia in
loro vece con la Gallia, con la Bretagna, con le
isole Cassiteridi: stanzia nuove colonie, inaugura
industrie di metalli, fabbriche d’armi, arsenali[256]
e assurge all’onore d’essere definita l’Atene della
Transalpina, sì che, in sui primi anni dell’êra
volgare, sebbene già in parte travolta dall’onda
fatale della decadenza, occuperà con la sua
grande ombra il quadro, che il geografo Strabone
verrà abbozzando dell’antica Gallia meridionale[257].




Con Marsiglia si ha ora tutta una fioritura
economica, chè sorgono quivi Arles, Bordeaux,
Nîmes, Forum Julii, Tolosa, Lione[258], sovra
ogni altra, Narbona, fra non guari emporio
di tutta la Gallia[259], la quale fornisce carni,
pesci salati, pelli, miele, lino, legname da costruzione.
Più a oriente, la pianura padana, l’antica
Gallia Cisalpina, entra ora nel gran mare della
civiltà mediterranea. La Cisalpina è, in sullo
scorcio di Roma repubblicana, una delle poche regioni
italiche, in cui l’agricoltura continui a fiorire
e l’industria proceda con passo sempre più
rapido. Ivi Piacenza, Cremona, Parma, Padova,
Modena, Bologna, Ravenna, forniscono, e continueranno
per gran tempo a fornire l’Italia imperiale
di tessuti di lana, di tele, di tappeti, ecc.[260].
Più a sud, la Spagna, per la cui conquista Roma
aveva sì a lungo guerreggiato e sofferto, comincia
ora a versare in larga copia i suoi beni:
il suo olio, il suo vino, i suoi cereali, il suo miele,

la sua pece, il suo cinabro, il suo rame, il suo
piombo, il suo oro, il suo argento, il suo stagno,
nonchè a lavorare il lino e i metalli[261]. Anche
qui, come in Oriente, i centri cittadini divengono
presto numerosi, e Plinio, in sullo scorcio del
primo secolo dell’êra volgare, vi menzionerà più
che 330 città maggiori e 293 minori[262]. Più a
sud ancora, al di là delle oramai violate Colonne
d’Ercole, Roma aveva scoperto la Numidia e la
Mauretania, le terre classiche, insieme con
l’Egitto, dell’orzo, del finimento, di tutti i cereali,
donde essa trarrà quattro dei milioni
di grano che le occorrevano per approvvigionare
l’Italia. Poichè l’Africa, dunque, era considerata
dal governo romano come l’alma donatrice del
pane cotidiano all’Italia, Roma si studierà di suscitarne
la ricchezza con le cure più meticolose,
con un regolare rimboschimento, con grandiose
opere idrauliche, che ancor oggi sfidano la devastazione
dei secoli[263]. Oltre che cereali, l’Africa
settentrionale maturava l’uva, l’ulivo, le classiche
mele puniche; produceva cotone, sparto, giunco,
canne, fichi, mandorli, palme, melagrani; celava
nelle sue viscere marmo e allume e, attraverso il
suo territorio, dall’Etiopia e dalle più recondite
contrade del misterioso continente africano, era
possibile ricavare altri metalli e altre pietre preziose,
polvere d’oro, bestie feroci, carichi umani
di negri e di schiavi[264]. E anche qui, disseminate
sur un Paese gravido di storia, che darà all’Impero
le intelligenze migliori, e alla civiltà, i suoi

maggiori apostoli, tornano ora a brillare, come
fari d’improvviso riaccesi, le antiche città numide
e fenicie romanizzate, porti, fattorie, mercati,
centri di studi e di piaceri: Caesarea (Cherchell),
Cirta (Costantina), Lambesa e, sovra tutte, la
nuova Cartagine, risorta, al pari della mitica Fenice,
rigogliosa dalle sue ceneri e di cui un retore
avrà a dire che contendeva il primato ad
Alessandria e ad Antiochia, e rimaneva inferiore
soltanto a Roma.




Dai Paesi mediterranei la luce della civiltà
irradia ora sull’Europa settentrionale. A nord, al
di là di quella felice Gallia Transalpina, che la
spada di Cesare aveva dischiuso a Roma, e su
cui la lungimirante accortezza di Augusto aveva
fermato l’attenzione dell’Impero nascente, la lontana
Britannia comincia a discoprire le sue risorse,
le quasi sconosciute ricchezze naturali — il
piombo, lo stagno, il rame, il ferro, l’elettro,
perfino (incredibile!) il frumento — e comincia a
lavorare l’avorio, a produrre collane, vasi di elettro
e di vetro[265]. Man mano che gli anni passano,
e che la civiltà romana lavora più a fondo l’Occidente,
la vecchia, barbarica Europa celtica, fino
al confine estremo della Germania, rivela i suoi
tesori nascosti, disvela le sue produzioni ignorate,
mette ogni giorno più in valore la sua attività
produttrice. E Roma, l’Augusta Signora
dell’universo, appresta alle mutate condizioni le
nuove vie del traffico internazionale.




Le strade più battute, fra le mediterranee, saranno,

fin dal primo secolo dell’êra volgare,
quelle, che, da Dicearchia o da Ostia, condurranno
a Marsiglia, in Gallia, o a Cadice in Spagna,
o le altre che da Pozzuoli per Messina proseguiranno
alla volta della provincia d’Africa o dell’Egitto.
Ma assai più importanti divengono ogni
giorno le linee del traffico romano dei Paesi dell’est.
Durante la Repubblica avevano dominato
due linee terrestri attraverso l’Asia Minore. La
prima, costeggiando le rive del Mar Nero, penetrava
nell’Asia nord e centrale; l’altra si dipartiva
dall’Eufrate per Mazaca, Apamea e Laodicea,
fino ad Efeso, recando i prodotti naturali e
industriali della Caldea, della Fenicia, della Siria,
della Persia e dell’India, che colà attendevano
d’essere alla loro volta caricati e trasportati
in Italia[266].




Ma già, fin dagli ultimi anni della Repubblica,
s’era cominciato a seguire una terza linea
di comunicazione fra l’Occidente e l’Oriente,
quella di Alessandria, la città che, dopo la riduzione
dell’Egitto a provincia romana, accoglierà
il maggior nerbo del commercio romano-orientale.
Questa linea procedeva per terra o per
mare. Per terra, era continuata da altre vie, fluviali
e terrestri, attraverso l’Egitto, l’Arabia,
fino alle Indie, a loro volta rotte e diramate a
seconda delle occorrenze e delle destinazioni. Per
mare, essa costeggiava tutta l’Asia sud-occidentale,
e, grazie alla migliore navigabilità del Nilo
e al più breve tragitto terrestre, era facilmente

prevalsa sulle più antiche comunicazioni fra l’Europa
e l’Oriente. Meglio ancora, ottant’anni circa
dopo la conquista romana dell’Egitto, ai navigatori
toccava la buona fortuna di scoprire i mussoni
di nord-est e di sud-ovest. Una nuova linea,
senza confronto più rapida e più agevole, si
schiudeva così fra l’Africa e l’India; il commercio
occidentale la ricalcherà senza interruzioni
per ben quattordici secoli, ed essa ribadirà la soggezione
economica di Roma all’Egitto, e quella
del mondo intero all’una ed all’altro.




D’altro canto, l’Impero cessa di servirsi dei
porti greci di transito per l’Oriente di cui s’era
servita la Repubblica. L’Impero rivolge ai porti
italici della costa occidentale della penisola Balcanica
gli estremi residui del traffico greco con
l’Asia. Non soltanto, dunque, l’Oriente ellenizzato,
ma anche Roma e il nuovo Occidente romanizzato
strappano alla Grecia la corona dell’antica
gloria, la ricacciano in sempre più angusti
confini, e finiscono col concludere definitivamente
un fatale processo, che altri eventi memorandi
avevano iniziato.



La nuova situazione
della Grecia nel mondo.



La Grecia classica non ha a tutta prima la
sensazione dell’abisso, in cui il nuovo rivolgimento
del mondo la trascina. A tutta prima,

l’inopinato rifiorire del vecchio Oriente sembra
apportarle del bene. Il nuovo Paese, che sorge
d’improvviso alle sue spalle, mancante di tutto
e di tutto bramoso, par che ridesti la sua dormiente
attività, che ridoni nuovi sbocchi e nuove
clientele ai suoi mercati. Nei dieci anni di pacifico
governo di Demetrio il Falereo, dal 317 al 307,
rivive in Atene, ancora una volta, lo splendore
di tempi oramai trapassati[267]. Non è solo
il buon governo del suo improvvisato signore a
colorare di luci rosee quel tramonto, che pure
ha le sembianze di una nuova aurora. È il reflesso
mendace del primo irradiarsi dell’ellenismo sul
mondo. D’altro canto, l’acuta penuria di terre,
di lavoro, l’eccesso di popolazione, di cui fin
ora la Grecia ha sofferto, sembrano alleviarsi.
Gli emigranti, che si recano all’estero, vendono a
buon prezzo le loro terre; molte famiglie in patria
inaridiscono, si spengono, e i loro beni vanno
a ingrossare il patrimonio dei congiunti dei rami
collaterali. Ma, appena le grandi città ellenistiche
hanno oltrepassato il breve periodo critico
dell’adolescenza, le concepite illusioni sfioriscono
una dopo l’altra. Se finora Atene, come un dì la
magnificava Senofonte[268], è stata l’umbilico del
mondo civile, e le sue navi hanno potuto con
eguale facilità toccare la Sicilia greca, la greca
Napoli, il medio Adriatico, le città tracie, la Cirenaica,
l’Asia Minore, Cipro, ora non più! Ora
il mondo si è disteso assai più ad Oriente di un

tempo. Ora Atene non è al centro, ma in un angolo
dell’antico oichouméne[269]. Il nuovo ordito
stradale, che i sovrani ellenistici vanno allacciando,
consolida questa inferiorità, ch’è poi,
in fondo, l’inferiorità di tutta la Grecia classica,
dalla quale non si salvano che per breve ora alcune
sue stazioni isolate: Corinto, grazie alla sua
incomparabile situazione di regina di due mari e
al suo privilegio di residenza greca dei monarchi
macedoni[270], Rodi e qualcuna delle città costiere
dell’Asia Minore, grazie alla minor distanza
dal cuore del nuovo mondo[271]; poi, dopo
la violenta, romana decapitazione di Corinto e di
Rodi, Delo, diventa centro vitale del commercio
italico nell’Egeo[272]. Ma non si tratta di splendori
durevoli, nè di nuovi grandiosi centri di produzione
o di civiltà, sibbene di effimeri porti e di
stazioni marittime, che nulla hanno a competere
con le rivali dell’Occidente e dell’Oriente, di brevi
ed anguste vie di transito ad altri mercati e di
prodotti altrui.




Le stoffe seriche, fin ora uscite dalle frequenti
fabbriche di Coo, scompaiono poco a poco dinanzi
all’affluire di quelle che provengono dall’Estremo
Oriente[273]; l’Argolide e la Laconia chiudono, una
dopo l’altra, le sonanti fabbriche di armi[274]; le
miniere, di ferro e di rame, dell’Eubea vengono
abbandonate[275]; l’arte del bronzo e delle chincaglierie
si spegne in quella Egina, che ne era andata
per secoli gloriosa[276]; le officine artistiche

di Sicione si fanno deserte[277]; Atene — la stessa
Atene — abbandona per sempre le sue ricche miniere
di Laurio e le secolari industrie ceramiche[278].
Di quali materie — ripetiamo —, di quali
prodotti naturali, di quali speciali attività poteva
la Grecia disporre, che la mettessero in
grado di resistere alla nuova concorrenza dell’Oriente
e dell’Occidente?




Per altro lo sforzo stesso della conquista di un
mondo nuovo si è rivolto contro il vecchio mondo,
che l’ha intrapresa e miracolosamente condotta
a termine. Le grandi e medie proprietà, che in
Grecia ora si ricostituiscono, finiscono col mancare
di braccia, e i loro prodotti non trovano più
compratori. Per tal modo l’agricoltura, viene man
mano abbandonata e cede il posto alla pastorizia
o al deserto. È lo spettacolo, che offrono la Tessaglia,
l’Attica, e, in modo ancora più impressionante,
l’Eubea. Anche le città greche del Mar
Nero, un giorno opulente esportatrici di cereali,
prive della loro clientela, battute dalla insuperabile
concorrenza dell’Egitto, dell’Africa e del
nuovo Occidente, riducono poco a poco le tradizionali
colture[279].




I piccoli proprietari vanno in rovina, e sono
costretti a vendere il loro boccone di terra, ad
emigrare, o ad arrolarsi quali mercenari. Taluni
cedono altrui la propria terra, e restano come fittavoli
sul podere, che un tempo era stato dei loro
padri, o pigliano in fitto le terre, che i grandi proprietari

o i templi pongono in aggiudicazione. Ma
la terra non rende più. Il fitto ingoia il ricavato
della vendita dei prodotti. È il fenomeno di cui
ci sono documento terribile i conti dei beni del
tempio di Delo nel periodo ellenistico[280]. Così i
nuovi fittavoli precipitano tra la folla dei debitori;
il loro raccolto è sequestrato; il lavoro dell’anno
successivo, ipotecato dai debiti e dai suoi
gravosi interessi.




Di contro a questa poveraglia rurale, andata
in rovina, i pochi fortunati grandi proprietari del
tempo passano la loro vita, come i baroni medioevali,
banchettando e bevendo, litigando a mano
armata o ricercando i più bassi godimenti, bramosi
di scordarsi nell’ebbrezza delle miserie che
li circondano, dei pericoli che li attendono[281].




Un fenomeno analogo ricorre nell’industria.
Le officine si sono chiuse, e gli schiavi operai
sono stati ridotti di numero. Ma non ci sono
più operai liberi. Essi sono quasi tutti emigrati,
e gli industriali non possono mai sapere se
i pochi superstiti rimarranno al loro servizio
fino al termine del lavoro intrapreso. Manca il
lavoro e manca, al tempo stesso, la mano d’opera.
I salarî sono assai più bassi che nel periodo
classico[282], e intanto la messa in circolazione
delle ingenti riserve auree dell’Oriente ha provocato
una diminuzione della potenza di acquisto
della moneta, ossia un accrescimento generale dei
prezzi. Si hanno, nel IV-III secolo a. C., sensibili

rincari dei cereali, del vino, dell’olio, del bestiame[283],
e, in corrispondenza, di tutti gli altri
generi, senza che il Paese trovi in se medesimo la
forza di rimediare, giacchè, pur troppo, contemporaneamente,
si svolge l’altra, parallela crisi,
commerciale e industriale, e infieriscono ovunque
le crudeli guerre dei Diadochi e degli Epigoni.




Quell’impoverimento, quell’indebitamento generale
della Grecia nei secoli IV-III, che noi abbiamo
visto dipendere da tante altre cause, e
che continuerà ad essere il tratto caratteristico
dell’economia del Paese nei due secoli successivi[284],
dipende anche da questa impossibilità di
lavorare, di guadagnare, di vivere.




Tale è la Grecia, nella quale, a mezzo il II secolo
a. C. s’abbatte la nuova egemonia mediterranea
romana, per assestarle l’ultimo colpo: sola,
povera, relegata in un angolo del mondo, tagliata
fuori dalle grandi arterie commerciali, vuotantesi
d’uomini e di energie, invasa già dal rigore
e dal gelo della morte. Nelle frequenti menzioni
di Paesi, d’ora innanzi in rapporti commerciali
con Roma, la Grecia non serba più che l’ultimo
posto. Roma commercerà con la Sicilia, l’Africa,
le regioni dell’Europa settentrionale e occidentale,
l’Arabia, la Siria, la Persia, le Indie; poco o
nulla con la patria di Epaminonda e di Temistocle[285].
Tutti i Paesi, un tempo soggetti all’impero
del commercio ellenico, le coste dell’Egeo e del
Mediterraneo, la Spagna, l’Italia, la Sicilia, la

Libia, l’Egitto e l’Asia Minore[286], subiscono ora
altri dominî ed altri dominatori, e signoreggiano
essi stessi i territorî della Grecia classica. Atene,
mutila d’industrie e di commerci, si adatta a
vivere delle benevoli oblazioni di quei Romani, che
vi dispenseranno regolarmente frumento, vi istituiranno
dotazioni alimentari e ne pagheranno i
giuochi pubblici. I mercati dell’Impero romano
obliano, o quasi, gli antichi olii e gli antichi vini
dell’Egeo[287]; e le frequenti strade, militari o
commerciali, riattate o costrutte ex novo rimangono
lontane da questa penisola, un tempo sorrisa
dal bacio della prosperità e della gloria.




Nuove strade si apriranno in Palestina, in
Egitto, nella provincia d’Africa, tra l’Italia e
l’Europa centrale, in Ispagna, nelle Gallie, in
Britannia, in Tracia, in Asia Minore, in Siria.
La Grecia rimane tagliata fuori dall’empito di
tante arterie di vita[288], se ne togli un tragitto
attraverso le montagne dell’Epiro, paese che i
Greci, veramente, non avevano mai considerato
come ellenico.




Per mare e per terra risorgono la pirateria e
il brigantaggio dei tempi primitivi, che l’intensa
attività del commercio ellenico avevano fugato[289].
Ma i mercati e le grandi fiere, che un tempo, in
giorni determinati, adunavano e agitavano tutta
la nazione, dispaiono; sedi di fiere e di mercati
sono divenute l’Africa, l’Oriente, l’Europa occidentale[290].
L’industria arena, regredisce all’originaria

fase domestica; priva di sbocchi e di avvenire,
si accontenta di bastare alla meno peggio
ai bisogni locali.




Si maturava, esclama un moderno, un processo
d’involuzione analogo a quello che subirebbe
l’Inghilterra, ove perdesse d’un tratto la sua
egemonia, commerciale e industriale, e scendesse
al grado di Paese di secondaria importanza. Ricorreva,
in anticipazione di secoli, quell’identico
processo storico, che subiranno, con analoghe conseguenze,
fra quindici secoli, alla scoperta dell’America,
tutti i Paesi mediterranei. E come allora
la prosperità e la fortuna passeranno dalle
Repubbliche marinare dell’Italia alle città spagnuole,
portoghesi, francesi, olandesi; dagli emporî
meridionali a quelli occidentali dell’Europa
moderna[291], così, ora alla nuova scoperta dell’Oriente
ellenistico e della più giovane Europa
occidentale, l’asse del mondo si sposta, dalla
Grecia e dalla Magna Grecia, verso l’Asia,
l’Egitto, l’Africa, l’Atlantico, provocando la decadenza
delle nazioni, dalle cui sponde la Fortuna
aveva esulato per sempre.




Note al capitolo secondo.



232.  Sull’opera colonizzatrice di Alessandro e dei
successori, cfr. J. G. Droysen, Les villes fondées par
Alexandre etc., in Droysen, Hist. de l’hellenisme, II,
1884, App. III (trad. fr.).










233.  Mayr, Lehrbuch d. Handelsgeschichte, Wien, 1894,
pp. 27-29, 48 (trad. it. in Bibl. st. econ., vol. VI); Mommsen,
Le province romane da Cesare a Diocleziano (trad.
it. di E. De Ruggiero), Roma, 1887, pp. 330-32; Richter,
Handel und Verkehr der wichtigsten Völker des Mittelmeeres
im Alterthum, Leipzig, 1886, pp. 110 sgg.





234.  Guiraud, Main d’oeuvre industrielle ecc., pagine
35-36; Beloch, Gr. Gesch., III, 1, 287-88 (1ª ed.).





235.  Droysen, Hist. de l’hell., III, 61 sgg.





236.  Blümner, Die gewerbliche Thätigkeit der Völker
d. klass. Alt., Leipzig, 1869, 19 sgg. (trad. it. in Bibl.
st. econ., II, 1).





237.  Strab., 16, 2, 5.





238.  Strab., 16, 2, 9.





239.  Beer, Geschichte d. Welthandels, Wien, 1860-84,
pp. 90-91. Su Seleucia, cfr. altresì Hüllmann, Handelsgeschichte
d. Griechen, Bonn, 1839, pp. 237-54 e Beloch,
Gr. Gesch., III, 1, 296 sgg. (1ª ed.).





240.  Strab., 17, 1, 45; Mayr, op. cit., 29.





241.  Lieblein, Handel und Schiffahrt auf dem Rothen
Meere, Cristiania, 1886, pp. 99 sgg.





242.  Droysen, op. cit., II, 773.





243.  Noël, Hist. du commerce du monde, Paris, 1891,
p. 23; cfr. Strab., 17, 1, 13.





244.  Lumbroso, Économie polit. de l’Égypte sous les
Lagides, Torino, 1870, 95-96, 130.





245.  J. Kaerst, Geschichte d. hellenistichen Zeitalters,
Leipzig u. Berlin, 1909, II, 1, 188 sgg.





246.  A testimoniare della varietà dell’industria dell’Egitto
greco suole citarsi un passo di una lettera
di Adriano, riportato da Flavio Vopisco (Hist.
Aug., 8, 5). La lettera imperiale è confermata da molti
elementi dei papiri greco-egizi (cfr. Wilcken, Griech.
Ostraka, I, 188 sgg.; Pr. S., 5124; P. Tebt., 385), richiamati
da A. Calderini, in Aspetti e problemi del lavoro
secondo i papiri, Milano, 1920, pp. 14 sgg.










247.  Sulle macchine idrauliche e le relative menzioni
nei papiri greci, cfr. A. Calderini, Macchine idrofore
secondo i papiri greci, in Rendiconti del R. Ist. lombardo
di sc. e lett., 1920, pp. 621 sgg.





248.  Sull’agricoltura, sull’industria e sul commercio
nel periodo ellenistico, cfr. le Revenue Laws of Ptolemy
Philadelpus, Oxford, 1896, di Grenfell e Mahaffy
e la relativa Introduzione, pp. XXXIV sgg.; i Griechische
Ostraka ecc. del Wilchen, I, 664 sgg.; 681 sgg.; Lumbroso,
op. cit. passim, e Robiou, Mémoire sur l’écon. polit.
de l’Egypte (Paris, 1871), passim; E. Ciccotti, Il tramonto
della schiavitù, pp. 134 sgg.; J. Beloch, Gr. Gesch., III,
1, 279 sgg. (1ª ed.); G. Luzzatto, Storia del commercio,
Barbèra, Firenze, 1914, I, 85 sgg.; Bouchè Leclerq, Hist.
des Lagides, Paris, 1906; III, 179-381; G. Glotz, in Journal
des savants, 1913, pp. 206 sgg., 251 sgg.; Idem, Le
travail en Grèce, parte IV, capp. I-V; E. Ciccotti, Lineamenti
dell’evoluzione tributaria del mondo antico, Introd
al vol. V della Bibl. di st. econ., 1921, pp. 30 sgg.; M. Rostovtzeff,
A large estate in the third century B. C., Madison,
1922.





249.  Strab., 17, 1, 13.





250.  Richter, op. cit., pp. 112-13.





251.  Hüllmann, op. cit., 202 sgg.; Noël, op. cit.,
pp. 59, 63; Mayr, op. cit., 49, 51; Beer, op. cit., 1,
106 sgg.; cfr. Pardessuss, Mémoire sur le commerce de
la soie chez les anciens (estr. dalle Mémoires de l’Institut
royal de France, Paris, 1832). Ecco il pensiero romano
sul valore economico della provincia d’Asia, che formava
appena un breve angolo dell’Asia Minore ellenistica: «tam
opima est et fertilis ut et ubertate agrorum et varietate fructuum
et magnitudine pastionis et multitudine earum rerum
quae exportantur, facile omnibus terris antecellat» (Cic.,
De imp. Cn. Pomp., 6, 14).





252.  Noël, op. cit., p. 50. Cfr. il quadro dell’importazione
dell’Impero romano, disegnato dal Richter (op.
cit., 144 sgg.), sia pure senza eccessivi riguardi per la
cronologia.










253.  Plin., N. H., 12, 84.





254.  Plin., N. H., 6, 101.





255.  Cfr. Beer, op. cit., I, 107.





256.  Blümner, op. cit., 141-42; Büchsenschütz,
Die Hauptstätten d. Gewerbfleisses im klass. Alterthum,
Leipzig, 1869, p. 54.





257.  Strab., 4, 1, 5 sgg.





258.  Strab., IV, 1, 6; 9; 2, 1; 12 sgg.; 3, 2; 5;
Noël, op. cit., 76 sgg.; Mayr, op. cit., 127 sgg.





259.  Strab., IV, 1, 6; 12; 3, 2.





260.  Strab., 5, 1, 11; Beer, op. cit., 1, 103. La crescente
importanza commerciale della Gallia Cisalpina (e
della Transalpina) risulta altresì dal numero delle corporazioni
industriali ivi costituite. Cfr. Waltzing, Étude
hist. sur les corporations professionelles chez les Romains,
Louvain, 1895-900, II, pp. 158-59; Blümner, op. cit.,
98 sgg.





261.  Strab., 3, 2, 8; Blümner, op. cit., 127 sgg.;
Hispania, in Diz. epigr. di E. De Ruggiero, 780 sgg.





262.  Plin., N. H., 3, 7; 18.





263.  Sull’importanza dell’Africa settentrionale, rispetto
a Roma, cfr. Boissière, L’Algérie romaine,
Paris, 1883, pp. 45-47, 56 sgg. G. Boissier, L’Afrique
romaine, Paris, 1895, 136 sgg., 147. Su l’opera spiegata
dai Romani in Africa, cfr. J. Toutain, Essai pour l’histoire
de la colonisation romaine dans l’Afrique du nord,
Paris, Fontmoing, 1896.





264.  Manzi, Il commercio in Etiopia dai primordî
alla dominazione musulmana, 1886, pp. 99 sgg., 113 sgg.





265.  Strab., 4, 5, 3; [Eumen.], Paneg. Constantio, 9,
11; Cunningham, Lo sviluppo della industria e del
commercio inglese (trad. it. in Bibl. Stor. ec., VI),
pp. 55-56.





266.  Beer, op. cit., 1, 105.










267.  Diog. Laert., 5, 75. Le entrate di Atene tornano
adesso a risalire a circa 1200 talenti (Duris, in F. H. G.,
II, p. 475, ed. Didot).





268.  Xen., De vectig., I, 6.





269.  Beloch, Gr. Gesch., III, 1, 286-87 (1ª ed.).





270.  Beloch, op. cit., III, 1, 279 e fonti citate (1ª ed.).





271.  Francotte, L’industrie en Grèce, I, 45-46; Glotz,
Le travail dans la Grèce ancienne, pp. 395-400.





272.  Hüllmann, op. cit., 253 sgg.





273.  Blümner, Die gewerbliche Thätigkeit, p. 49.





274.  Op. cit., 78, 83.





275.  Op. cit., 87.





276.  Op. cit., 90.





277.  Plin., N. H., 36, 4, 9.





278.  Blümner, op. cit., 67-68, 87.





279.  Nel II secolo a. C. esse importano cereali; cfr.
Pol., 4, 38, 5. Sui prezzi dei cereali in Egitto nel periodo
Tolomaico, cfr. Wilcken, Ostraka, I, 667 sgg.





280.  Glotz, op. cit., 415.





281.  Pol., 20, 6, 5-6; Dicearch., I, 14-15 (in Geogr.
Gr. minores, I, p. 103, ed. Didot).





282.  Glotz, in Journal des Savants, 1913, pp. 259-60.





283.  Beloch, Gr. Gesch., III, 1, 319-21 (1ª ed.); si
confrontino i prezzi del periodo precedente, indicati dal
Beloch stesso (op. cit., III, 1, 356-57, 2ª ed.). È strano
perciò rilevare come questo storico concluda che «in generale
la vita, nell’età successiva ad Alessandro, non
divenne più cara».





284.  Cfr. Liv., 42, 5; Pol., 15, 1 sgg.; 20, 6, 3.





285.  Beer, op. cit., 1, 103 sgg.





286.  Hüllmann, op. cit., 114 sgg.





287.  Mayr, op. cit., 47-48.





288.  Mommsen, op. cit., 270. Cfr. Leger, Les travaux
publics au temps des Romains, Paris, 1875, pp. 179 sgg.;
Bergier, Hist. des grands chemins de l’Empire rom.,
Bruxelles, 1728, I passim.










289.  Sulla pirateria nei secoli II-I a. C., cfr. I. G., XII,
2, 860 (= C. I. Gr., 2335), 1, 8; Cic., De imp.
Cn. Pomp., II, 31-32; App., Mithr., 63; sul brigantaggio
terrestre, cfr. Strab., 12, 8-9.





290.  Noël, op. cit., 75, 84.





291.  Meyer, Die wirtschaftliche Entwickelung d. Altertum
(in Jahrbuch f. Nationalökon, ecc., 1895 p. 728);
Mayr, op. cit., 114, 116, 136; Beer, op. cit., II, 25-26.












CAPITOLO TERZO.
LA CONQUISTA ROMANA




La conquista.



La Grecia libera non aveva saputo far degno
uso della propria libertà. Essa aveva bruciato a
tutti i suoi capi la propria esistenza storica. La
Grecia del periodo ellenistico, ossia la Grecia dei
secoli IV-II a. C., aveva subito i terribili contraccolpi
dell’immenso rivolgimento economico
che s’era operato nel mondo antico. A mezzo il
II secolo la Grecia sopporterà, invocherà, anzi, la
conquista romana, e per essa getterà via l’indipendenza,
che tanto le era stata cara e alla quale
numerosi beni aveva fin ora sacrificati.




Pur troppo, il mutamento non le sarà apportatore
di fortuna. La Grecia diventava provincia
romana in un momento critico della storia
della grande Città laziale, ora assurta alla onnipotenza
di metropoli mediterranea. La Grecia diventava
schiava per sempre nell’atto stesso in cui
Roma usciva da un periodo veramente grave della
sua istoria: da una insurrezione generale dei
Paesi mediterranei, che per circa mezzo secolo

(dal 201 al 149) essa si era illusa di dominare con
l’esercizio di una mite, indiretta, egemonia. A un
tratto il grande sogno dei suoi maggiori politici — dei
Flaminini, degli Scipioni — era crollato.
Le più remote e diverse contrade del mondo mediterraneo
le si erano rivoltate tutte insieme,
come al richiamo di un segnale convenuto — e le
due Spagne, e Cartagine e la Macedonia, e la Grecia —,
e l’avevano inchiodata alla croce di una
guerra quasi ventennale, che, come la Seconda Punica,
era tornata a devastare le risorse della Repubblica,
e più volte aveva messo in pericolo il
destino di un impero faticosamente conquistato.
Appunto per questo Roma, adesso, abbandona
ogni pietà, e non esita a schiacciare la rivolta — ferocemente — col
flagello e con la spada, col
ferro e col fuoco. Sotto la raffica della sua implacabile
vendetta si abbatterono Cartagine, Corinto,
Numanzia. N’è consigliero, e artefice, al
tempo stesso, il più mite, il più squisito degli
spiriti dei Romani del tempo — Scipione l’Emiliano —:
segno che non era più lecito condursi
in modo differente. Pur troppo, è nelle mani di
questa implacabile e feroce virago, odiatrice del
molle ellenismo di cinquant’anni prima, che cade
ora, anch’essa, la Grecia, vinta a Scarfea e a
Leucopetra, schiantata a Corinto, e per oltre un
secolo espierà sanguinosamente tutte le imprudenze
e le leggerezze passate[292].




Ma la Grecia — e non soltanto quella

balcanica — ha altresì la sventura di passare sotto il
dominio di Roma, allorchè nella società italica si
è già compiuta una trasformazione profonda,
che, con le sue ripercussioni farà sanguinare
tutte le province romane, sino al giorno, che
ormai sembra follia sperare, dell’avvento dell’Impero.




Ed infatti, l’Italia del II-I sec. a. C. è un
Paese, nel quale le antiche occupazioni indigene
sono state abbandonate, quasi del tutto, per sempre.
Le vecchie forme dell’agricoltura sono andate
in rovina; l’introduzione della mano d’opera servile,
che le guerre gigantesche hanno fornito in
gran copia; le guerre stesse, che hanno distrutto
la piccola e media proprietà; le devastazioni annibaliche;
la concorrenza dei prodotti di province
assai più ricche e feconde: queste ed altre
cause minori hanno fatto sì che la tradizionale
agricoltura italica perisca. La grande crisi, di
cui l’età dei Gracchi ci sarà testimone, è la
conseguenza di un così molteplice processo. Nè
più l’Italia riesce a ripiegarsi verso la terra.
Le province, il commercio, la speculazione sono
ora motivi più lucrosi di guadagno, e per essi
l’antica Italia agricola diventa quello che suol
dirsi un grande Paese mercantile[293]. È l’età in
cui prorompe — talora, per vie coperte, tal’altra
sfacciatamente —, ai primi posti della vita pubblica,
quella classe che sarà detta dei cavalieri,
ossia dei capitalisti, dei nuovi arricchiti.









Sorte non diversa dell’agricoltura subiscono
le manifatture e le industrie proprie della vecchia
Italia — l’Italia etrusca e greca —, la cui tradizione
non si era mai perduta fino a Q. Fabio
Massimo e al primo Scipione. Prevale ora, su
tutto, la frenesia della speculazione e del commercio;
trionfa, su ogni altra classe sociale, la
così detta plutocrazia, produttrice di ricchezza,
ma di preferenza speculatrice sulla produzione altrui,
talora a danno di questa produzione medesima,
ed essa lega, trascina, verso quelli propri,
gl’interessi della maggior parte della società romana[294],
e nelle sue mani stritola il mondo intero,
che da Roma dipende, e che a Roma essa finisce
di asservire.




In questa situazione di spiriti e d’interessi ha
radice l’imperialismo, politico ed economico, romano,
che si disfrenerà implacabile fin dalla metà
del sec. II a. C., ma in modo particolare nel secolo
successivo, da Sulla a Cesare, nell’età delle
grandi guerre orientali, mitridatiche, civili, galliche.
In tutto questo periodo, mentre i generali
romani e i capipartito guideranno gli eserciti:
mentre decine di migliaia di soldati mercenari
combatteranno contro i nemici di Roma o contro
quelli del loro duce improvvisato, si formerà
il concetto e si stabilirà saldamente la pratica,
che tutto il carico della guerra e dell’impero,
tutto il privilegio e il capriccio di Roma e dell’Italia
romanizzata devono pesare sui provinciali.









Nel pieno cuore di questa età procellosa cade
l’ingresso della Grecia nel novero delle province
della Repubblica.




Le contrade greche cominceranno ad apprendere
da Sulla, durante la prima guerra mitridatica,
quanto costi l’orgoglio del dominio romano.
Al generalissimo, intento all’assedio di Atene, la
Beozia sarà costretta a spedire ben 10.000 muletti
carichi di provvigioni; l’Attica, e la Megaride,
a fornirgli il legname delle foreste abbattute;
i templi di Epidauro, di Delfo, di Olimpia,
a vuotarsi dei tesori, accumulati faticosamente
per secoli, nella gloria di lui e del popolo romano.
Più tardi, allorquando, durante la seconda guerra
civile, Pompeo con uno sforzo supremo s’accingerà
a contrastare il passo al fortunoso e audace
avversario, tutta, o quasi, la Grecia dovrà donargli
il suo sangue migliore: e le Cicladi, e Corcira,
e Atene, e la Beozia, e la Focide, e la Tessaglia, e
l’Epiro, e Creta; e tutte le città verseranno somme
considerevoli nel grembo del generale romano, un
tempo più felice di Sulla, ora flagellato crudelmente
dalla fortuna[295]. La nuova guerra civile dei
triumviri, Ottaviano ed Antonio, contro gli uccisori
di Cesare, farà di nuovo contorcere la Grecia
in uno spasimo di disperazione. La Grecia aveva
favorito la riscossa dei tirannicìdi del 15 marzo 44.
Or bene, dopo Filippi, i vendicatori dell’eccidio di
Cesare dichiareranno, è vero, di volersi mostrare
clementi. Ma uno di essi, Marco Antonio, si farà

ripagare la propria personale generosità con circa
un milione di lire, quale strana dotazione di un
suo eccentrico fidanzamento con la dea protettrice
della città di Atene....[296]. Ma egli stesso si ricorderà
bene dei torti, un giorno condonati alla Grecia,
dieci anni dopo, alla vigilia della guerra di
Azio. Allora Antonio mancava di rematori per le
sue navi; farà quindi catturare, per ogni parte
dell’Ellade, i viaggiatori, i mulattieri, i mietitori
e quanti potevano essere atti al mestiere dei
remi[297]; mancava di vettovaglie per l’esercito e
per la flotta, mancava di bestie da soma e di
schiavi pei trasporti; saranno quindi gli abitanti,
a colpi di flagello, obbligati a trasportare
a braccia, e non per una volta soltanto, il grano
occorrente ai suoi uomini[298].




L’uragano devastatore si placherà in sullo
scorcio dell’ultimo secolo innanzi l’êra volgare;
ma allora esso avrà schiantato e distrutto, per
gran parte, la ricchezza, la vita, l’onore di tutto
il mondo, da Roma trionfalmente asservito, con
la violenza delle armi o con l’abilità della diplomazia.



I divoratori delle provincie.



L’organizzazione delle province, escogitata
dalla Repubblica romana, fu, teoricamente — senza
dubbio — migliore della sua trista fama.
Le province pagavano imposte dirette — decime e
stipendia —; pagavano numerose imposte indirette,

i cui proventi, però, venivano ora impiegati,
non più a beneficio della regione, ma a vantaggio
del lontano fisco romano. Ma il terribile male, di
cui soffrirono le province, non istava nella teorica
norma legislativa, sibbene negli abusi — infiniti — di
coloro che erano delegati ad eseguirla o
di quegli altri, che speculavano sulla esecuzione.




Fra i primi figurano, e al primo posto, i governatori.
I governatori si recavano in provincia,
dopo avere speso somme enormi per conquistarsi,
attraverso lunghi anni, la popolarità, per
varare le loro gratuite magistrature di questori,
pretori, consoli, per averle esercitate con dignità,
o, più spesso, con isfarzo. La provincia quindi doveva
essere, per loro, il campo opimo di risarcimento
e di rifacimento di tutti i loro dispendi,
troppe volte, anzi, di tutti i loro sperperi. E colà,
armato di un potere assoluto — vicereale — esente
da tutte le limitazioni, che incombevano
sui magistrati in Roma, il governatore romano
non esitava a speculare e a frodare sui suoi amministrati,
a proposito di ogni cosa e di tutto:
dell’acquartieramento delle truppe, dell’alloggio,
dovuto o preteso per lui stesso, pei suoi impiegati,
pei suoi aiutanti, pei suoi medici, pei suoi
sacerdoti, delle requisizioni, della ripartizione e
della percezione delle imposte, dei giudizi, dei testamenti,
delle opere militari.... Perciò vediamo
Cicerone, dopo il governo della Cilicia — un proconsolato,
che, rispetto alle consuetudini del

tempo, passò come uno dei più singolarmente onesti — riportare
in patria un guadagno netto di
circa mezzo milione di lire[299]; Verre, che fu un
tipo, e non, come erroneamente si crede, un’eccezione[300],
riportare dalla Sicilia circa 10 milioni[301];
Sallustio, il moralissimo Sallustio, rovinato
dai debiti di una vita dissipata, preposto,
nel 46 a. C., da Cesare all’amministrazione della
Numidia, o, come si esprime un antico, più propriamente,
alla rovina di quel Paese[302], dopo due
anni di governo, tornare a Roma quasi impacciato
dalle proprie ricchezze, a edificarvi un palazzo
senza rivali, a piantarvi giardini, l’uno e gli
altri giudicati, più tardi, degni del soggiorno imperiale,
e le cui terme, gli acquedotti, il tempio,
il Circo, le statue, i colonnati ci offrono ancor
oggi, coi loro ruderi, un esempio dei più mirabili
monumenti dell’arte antica.




«È difficile dire», esclamava una volta Cicerone[303],
«fino a qual segno noi siamo odiati
dai provinciali a motivo dell’ingordigia e
dell’iniquità dei magistrati, che abbiamo in questi
ultimi anni delegato al loro governo. Quale tempio
ha loro imposto rispetto? Quale città è stata
per essi sacra? Quale domicilio, sbarrato a sufficienza?
Le città, un tempo ricche e prospere,
sono da costoro ricercate in modo speciale, e ad
esse si muove guerra per aver campo di poterle
saccheggiare».




Ma Cicerone si riferiva all’esercizio normale

del governo delle province, allorquando tutti i
mali, di cui queste soffrivano, dipendevano solo
dall’applicazione rigorosa del concetto, essenzialmente
romano-repubblicano, che ai magistrati inviati
da Roma toccava affermare, in tutta la sua
assolutezza, il dominio della città ch’essi rappresentavano[304].
Di assai peggio toccò alle province
tra l’infuriare delle numerose guerre civili,
allorquando, venuto meno ogni freno giuridico,
sia pur nominale, i luogotenenti della Repubblica,
operavano ciascuno per proprio conto,
a null’altro mirando che ad eccitare, ad esaltare
la bravura dei soldati, ad accaparrarsi a qualsiasi
prezzo la loro fedeltà, a procurarsi gl’istrumenti
necessari della vittoria o della salvezza.




La conquista divenne allora un vero e proprio
flagello, e l’amministrazione, un bottino, sistematicamente
organizzato.




Sarà questo il tempo in cui Cesare largirà a
ciascuno dei suoi veterani 2.000 sesterzi e 300 a
ciascun cittadino romano, che volesse serbarsi
neutrale; il tempo in cui salderà le spese occorsegli
durante la terza fase della seconda guerra
civile, imponendo ai senatori pompeiani di Utica
il tributo di oltre 25 milioni di lire e vendendo all’asta
pubblica un milione di Galli; il tempo in
cui egli stesso potrà versare nelle casse dello
Stato 150 milioni e, nel suo tesoro privato, 20 milioni
di lire. Sarà questo il momento in cui lo
stoico e morigerato Cassio caverà dal miglior sangue

e della Giudea, un tributo di ben 4 milioni,
e poichè quei debitori, improvvisati d’ufficio, non
si sbrigavano, ordinerà la messa all’incanto di
ben quattro città[305].




Tutto ciò, senza calcolare i profitti privati dei
legionari e degli ufficiali, i gravami straordinari
per esaudizioni di voti, per allestimenti di giuochi
pubblici, per nuove costruzioni edilizie; tutto
quel contorno di fuochi di gioia, che, volta per
volta, accompagnavano l’ebbrezza della vittoria,
i fumi del trionfo, e spremevano lagrime di sangue
dalle pupille inaridite dei provinciali.




Nè il governatore era solo. Con esso accorreva
nella provincia un largo e numeroso stuolo di legati,
questori, prefetti, interpreti, littori, mezzani
elettorali, amici, «gente tutta egualmente
affamata, cui la provincia doveva fare o rifare un
patrimonio e per cui doveva rappresentare quasi
un’oasi, nella quale, non solo si avevano a godere
tutti i possibili diletti, ma si dovevano eziandio
fare le provvigioni ed i rifornimenti per proseguire
a miglior agio il lungo cammino della vita
pubblica e dell’esistenza»[306].




Al governatore e alla sua coorte si aggiungeva
quell’orda funesta, d’intermediari fiscali, che furono
in provincia i pubblicani. Roma antica non
ebbe per secoli un servizio di Stato per la riscossione
delle imposte. La Repubblica preferì appaltare
altrui tale ufficio, e si servì all’uopo di grandi
compagnie di cavalieri romani: i così detti pubblicani.

Era quindi naturale che costoro, forti
della loro qualità di cittadini romani e della solidarietà
del governatore e del governo, cercassero
di rifarsi larghissimamente sui provinciali
delle somme che essi si erano obbligati a versare
all’erario romano[307]. Ma le soverchierie, le violenze,
gli abusi divennero infiniti il giorno, in
cui, nel 122 a. C., un’incauta, o, piuttosto, temeraria
legge di Caio Gracco fece passare nelle mani
dei cavalieri quegli stessi giudizî penali, cui gli
ingordi percettori di tributi in provincia, potevano
finora soggiacere.




Gli esempi dei loro metodi furono veramente
impressionanti, e noi avremo più innanzi a riferirne
parecchi, relativi a città greche amministrate
da Roma. Ma, già fin dal II secolo a. C.,
è divenuta proverbiale la ferocia dei pubblicani,
che giungevano sino a fare schiavi per debiti i
provinciali insolventi[308], inaugurando colà dei sistemi
di giustizia civile, che in Italia erano stati
da tempo aboliti. «Strappateci», perorerà L. Licinio
Crasso, in sullo scorcio del II secolo a. C.,
propugnando la restituzione del potere giudiziario
ai senatori, «strappateci dalle fauci di costoro,
la cui sete di sangue non riusciamo più
a spegnere!»[309] Cicerone ribadirà: «Non esiste
nazione che non abbiamo salassata fino all’esaurimento,
o così ferocemente domata, da cavarle
la voglia di piatire, o così fortunosamente pacificata
da aver resa lieta del nostro trionfo e

del nostro governo»[310]. «Noi, concedendo ai
pubblicani la più intera libertà d’azione, roviniamo
i popoli che abbiamo il dovere di proteggere....
Tempo fa apprendemmo dai nostri concittadini
di quante sofferenze siano essi motivo ai
provinciali: allorquando, infatti, si trattò di sopprimere
parecchi pedaggi italici, dovemmo rilevare
come le querele non si volgessero tanto contro
la natura dell’imposta, quanto contro gli
abusi dei delegati alla sua percezione, e le grida
di dolore dei cittadini romani in Italia non possono
non avvisarci, in modo troppo eloquente,
delle dure sorti degli alleati, che stanno ai confini
dell’impero»[311]. «Dovunque», s’esprimerà
più tardi Livio, «entra un pubblicano, ne esce
ogni garanzia di dritto pubblico, ogni libertà per
gli alleati»[312].




Ma i cittadini romani e gli Italici non si recavano
in provincia solo per governare o per riscotere
imposte. Le province erano altresì un campo
meravigliosamente fertile di affari e di profitti.
Gli Italici venivano a contendervi ai provinciali
le industrie, i commerci, i mestieri locali, a privarli
della terra avita. Questo sistema, questo
spodestamento economico dei vinti, non era lasciato
soltanto all’iniziativa privata. Veniva diretto
e organizzato dal governo romano. Dovunque
la repubblica s’imbattè in un grande centro
economico straniero, essa non pensò che ad abbatterlo
o a sostituirlo. Così perirono Cartagine

e Corinto; così perì Marsiglia, controbattuta, sin
dal 118 a. C., dalla romana Narbona, poi da
tutta una folla di colonie romane, che Cesare
fondò nella contrada: Bézier (Colonia Julia
Septimanorum Baeterrae), Fréjus, Arles, Orange,
Vienne, Valenza[313]; così decaddero o si spensero
Neapoli, sopraffatta da Pozzuoli; Taranto ed Epidauro,
da Brindisi e da Apollonia. L’Impero continuerà
questa particolar forma di politica repubblicana.
Se la Repubblica aveva vietato alla Gallia
Narbonese di coltivare la vite e l’ulivo[314],
l’Impero estenderà il divieto a tutte le province
dell’Europa centrale e settentrionale[315]. E se la
Repubblica aveva schiantato Cartagine, l’Impero
distruggerà Aden, centro del commercio dell’Africa
orientale sino allo Zanzibar e alle
Indie[316].




Poi, sulle terre devastate, sulle città impoverite,
sul deserto sparso di sale, calavano gli usurai
Italici, e si aggiravano tra le ombre dei superstiti,
a offrir denaro, a prestarne loro ad interesse,
a fare, tra la povertà dei vinti, negozio
sfacciato della male acquistata ricchezza[317].



La consorteria dei dominatori.



Tutto questo affaccendarsi di attività private
audaci e malsane non poteva seguire senza la
complicità, palese o manifesta, del senato, a
Roma, e dei governatori, in provincia. E fu questo
appunto l’aspetto più sinistro del regime provinciale

romano finchè durò la Repubblica. Mai,
come sotto l’egemonia di Roma repubblicana, la
solidarietà dei Romani della metropoli con tutti
i loro concittadini, sparsi pel suo vasto impero
coloniale, fu così perfetta ed iniqua. Mai, come
sotto il suo regime, l’interesse, l’ingordigia dei
cives romani furono identificati con le supreme
ragioni di Stato e vennero preposti ai più sacri
affetti di uomo, di genitore, di figliuolo, di madre.
Le lettere che i più onesti, autorevoli romani
spedivano dalla Città eterna ai governatori delle
province, sono piene di raccomandazioni perchè
essi favoriscano in ogni modo gli affari dei loro
amici in provincia[318], e che in loro grazia tengano
chiusi uno, o tutti e due gli occhi della loro
non difficilissima probità amministrativa.




E che favori si fossero quelli, su cui i più onesti
chiedevano la benevolenza dei governatori, noi
lo rileviamo dallo stesso carteggio, a questo proposito
assai interessante, di Cicerone. «Le vostre
raccomandazioni», gli risponde una volta uno dei
suoi sollecitati, «le vostre pretese mi riescono
assai gravi.... Sono questi, dunque, i vostri
clienti? Queste le vostre protezioni? Voi raccomandate
un uomo crudelissimo, che ha assassinato,
derubato, ruinato innumeri liberi, madri,
cittadini romani, che ha devastato intere contrade,
uno scimmione feroce, un uomo vilissimo....
Che cosa risponderò a coloro che ne hanno avuto
i beni dilapidati, i fratelli, i figliuoli, i genitori

assassinati, e anelano giustizia riparatrice?...»[319].
Eppure, anche questa volta il lontano
amico concludeva col dichiararsi, non
ostante tutto, disposto ad obbedire e ad esaudire
la piena volontà del sollecitatore: «Faciam
omnia sedulo quae te sciam velle....»[320].




Tale situazione subì un crescendo continuo dal
penultimo all’ultimo secolo della repubblica, per
cui, se i rapporti fra cittadini e provinciali ebbero
a modificarsi, fu solo nel senso di un’oppressione
più dura, che, cominciata con lo sfruttamento
delle cose, terminò col salasso più spietato
delle persone. «Nell’ultimo secolo della Repubblica»,
scrive un moderno, «tutto il grande commercio
è in potere dei Romani; tutto il numerario
circolante esce dai loro scrigni o si apparecchia
ad entrarvi»; ed essi s’intendono a meraviglia
fra loro, e hanno dalla loro parte i pubblici
ufficiali, congiurati insieme a ruinare le province
ed a porle in istato di fallimento universale. Il
loro scopo è di accumulare e di godere; i loro
mezzi, l’astuzia e la violenza; i loro ausiliari, la
legge e l’amministrazione. Il mondo intero è divenuto
teatro del loro saccheggio universale...»[321].




Del resto, con che animo o con che mezzi
avrebbero le autorità competenti — qualora lo
avessero voluto od osato — potuto rendere giustizia
ai provinciali?




«Grandi ostacoli», scriveva Cicerone al proprio
fratello, «grandi ostacoli frapporranno i

pubblicani alla tua buona volontà e alla tua sollecitudine.
Combatterli apertamente equivarrebbe
ad alienare da noi e dalla Repubblica una categoria
di persone, verso le quali, come privati, siamo
tenuti da obblighi non lievi e che noi stessi riconciliammo
col governo attuale. Lasciarli fare liberamente
equivarrebbe a sancire la rovina dei popoli,
che abbiamo il dovere di proteggere e di
rendere felici». Agire, quindi, in favore dei pubblicani,
senza ruinare la provincia «sarà veramente
la massima tra le difficoltà del tuo governo....»[322].
Ma la giustizia, resa dai governatori
provinciali, era locale e transitoria; l’appello
ai giudici romani od al senato, troppo lontano ed
inefficace, mentre il salasso, inflitto loro dagl’Italici,
era universale, perenne, onnipresente! I vinti
o le città spogliate si trovavano, novantanove
volte su cento, nell’impossibilità di inviare un’ambasceria,
di sostenere un giudizio, e dinanzi alla
rete d’influenze e d’influenzatori, che avvinghiava
patroni, avvocati e giudici, le risorse dei ruinati
non potevano non essere insufficienti; le loro speranze,
pretenziose e fantastiche.




Indiscutibile apoftegma dei dominatori era
questo: che il giudizio sulla condotta dei Romani
nelle province, non poteva non essere riserbato
a Romani. Che peso potevano avere, al confronto,
i risentimenti e le opinioni dei provinciali?
Nulla, quindi, di singolare se molti tra i
più virtuosi romani, fra i più puri spiriti

repubblicani — Cassio, Bruto, ed altri con loro
trattarono le province con una durezza veramente
stupefacente, non solo per noi moderni, ma
per moltissimi di altri loro contemporanei, che
certo non li valevano. Essi si ispiravano alla più
pura teorica della amministrazione repubblicana,
quella teorica, che l’Impero comincerà a mitigare,
a svalutare, attirandosi, per questo le censure
dei vecchi romani temporis acti. Che i governati
non trepidassero all’arrivo d’un ufficiale romano;
che dei cittadini romani potessero venir gravati
di processo, al solo primo reclamo di un gruppo
di provinciali; che questi, anzi, avessero riconosciuto
il diritto di reclamare, era, per il repubblicano
del buon tempo antico, indice sicuro
di debolezza civica, di sùbita protervia, di
sopravvenuta, deplorevole corruzione[323].




Vane e disperate erano dunque le proteste
e le querele, ma — ciò non si era preveduto — esse
finivano per riaprire e inacerbire le piaghe
medesime dei querelanti. — È stato notato altra
volta, dirà Cicerone, che, qualora i giudizi contro
i concussionari «non esistessero, ciascun magistrato
porterebbe via dalle province solo quanto
reputasse necessario per sè e per i suoi figliuoli.
Oggi invece che tali giudizi esistono, egli porta
seco — e la cifra raggiunge altezze vertiginose — quanto
fa d’uopo ai suoi protettori, ad suoi avvocati,
al pretore, ai giudici.... Or bene, è possibile
soddisfare alla cupidigia del più ingordo fra gli

uomini, ma non lo è egualmente procurare il necessario
al buon successo di un giudizio, più pernicioso
di tutte le rapine....»[324].




Quanto, per gli infelici, non era preferibile
giungere, rassegnati, le mani e serrare in silenzio
le labbra, praticando, consapevoli o no, quelle
norme di rassegnazione cristiana, che sprizzavano
dalle viscere stesse delle cose e che attendevano
solo la voce fatidica di chi le raccogliesse e le
promulgasse!



L’organizzazione provinciale
delle terre elleniche.



Quale fu, in particolare, la sorte che Roma
fece alle varie contrade elleniche, cadute sotto il
suo dominio?




Buona parte della Grecia peninsulare fu incorporata
senz’altro alla già esistente provincia di
Macedonia: l’Epiro, le isole Ionie, i porti greci
d’Illiria. La Grecia propria, ossia la Grecia di
mezzo e meridionale, perduto il glorioso nome di
Ellade e assunto quello di Acaia, forse in memoria
dell’ultima contrada, che aveva guerreggiato
con Roma, venne sottoposta a tributo[325] e affidata
alla sorveglianza del governatore della Macedonia,
in una singolare forma di soggezione
politica, che stette fra la servitù provinciale e
il protettorato moderno. Ma una buona parte
del territorio — quello delle città che più tenacemente
avevano resistito a Roma — venne dichiarata,

come si diceva, agro pubblico, ossia
strappata agli antichi proprietari, e fatta dominio
diretto del popolo romano. Così avvenne
certamente nella Corinzia, nella Beozia, nell’Eubea,
ed in altre meno famose contrade. Noi conosciamo,
in modo abbastanza particolareggiato,
quello che in simili casi soleva avvenire. Ce ne avverte
il ricordo di quanto era toccato alla cittadina
beotica di Tisbe, dopo la terza Guerra macedonica,
dopo il 168, allorquando, tuttavia, la Grecia
non era ancora divenuta provincia romana.
Un’apposita commissione si era recata colà, a
«riformare» il vecchio ordinamento, economico
e politico, della città. Il territorio dei Tisbensi,
era stato dichiarato demanio pubblico del popolo
romano, che lo aveva ceduto, ma solo in locazione,
agli antichi proprietari, i quali perciò
avrebbero versato un periodico tributo. Buona
parte della popolazione — tutti i cittadini non
chiaramente favorevoli a Roma — era stata
esclusa dalla pienezza dei diritti politici, dalle
magistrature, dai sacerdozi, a cui potevano aspirare
soltanto gli amici dei Romani. Le mura
della città erano state demolite, e la residenza
sull’acropoli, concessa soltanto a cittadini tisbensi
dimostratisi indubbiamente fedeli[326].




Sorte uguale toccò, dopo il 146, a buona parte
della Grecia. Ma le circostanze più gravi, nei rispetti
politici, non furono l’improvvisa perdita della
libertà, non lo smantellamento delle fortezze,
il disarmo degli abitanti, e neanche la devastazione

d’interi territori, o il feroce trattamento
usato alla popolazione — in parte asservita
e venduta schiava —, non la confisca violenta
della gloria secolare dei tesori artistici
(cose tutte che seguirono immediatamente alla
guerra); fu specialmente il divieto delle antiche
confederazioni, nonchè, a ciascuna città, di qualsiasi
forma di rapporti, civili ed economici, con
le sue vicine o con le antiche alleate. La nazionalità
greca era per tal modo atterrata e frantumata:
la vita dei singoli municipii, spenta o soffocata!




Quello ch’era toccato alle città il cui territorio
veniva confiscato, toccò anche a tutte le altre,
che vennero semplicemente sottoposte a tributo.
I loro ordinamenti municipali subirono una
violenta, radicale trasformazione. Le secolari democrazie
furono abolite, e ovunque sostituite con
governi oligarchici[327], che, non le singole condizioni
locali determinavano, ma venivano forzatamente
e meccanicamente imposti dal di fuori. Le
antiche assemblee popolari, che qua e là sopravvissero,
ebbero ritolto l’antico potere legislativo,
e spettò solo ai magistrati formulare quelle proposte
di legge, che un tempo erano state gelosa
prerogativa di ogni cittadino[328]. Dietro i magistrati
stava poi lo Stato romano, nel cui interesse
ogni, più o meno ardita, iniziativa municipale
doveva ritrarsi e disparire.




Tra la folla dei Comuni sudditi e tributari,

esistevano, è vero, in Grecia, come in tutte le
province romane, città privilegiate: le così dette
città libere, sia sotto la forma di città alleate
(foederatae), sottomesse cioè all’osservanza di un
patto speciale con Roma, prezzo della serbata libertà,
sia sotto l’altra di cittadine libere sine
foedere. Atene e Sparta, innanzi ogni altra, godevano
di questa ambita e privilegiata condizione.
Ma quale singolare libertà non era quella ad esse
consentita! La loro costituzione era, come per
tutte le altre, fissata, una volta per sempre, da
Roma, e la loro sedicente libertà consisteva nel
potersi muovere entro il visibilissimo telaio di
questa gabbia dorata[329]. Inoltre le città libere
restavano legalmente obbligate a prestazioni gratuite
di vascelli e di truppe, a forniture di grano
a corso forzoso, all’ospitalità verso i funzionari
e le legioni romane in viaggio[330]; talora, sebbene
più di rado, al versamento delle imposte consuete
delle province[331]; in ogni caso, al di sopra di
tutto e di tutti, imperava, invisibile, onnipossente,
la Maestà del nome romano.




Nei termini del trattato con Roma era infatti
inserita la formula consueta di salvaguardia dell’arbitrio
romano — maiestatem populi romani
comiter conservato — [332]; e lo stesso voluto equivoco
della dizione lasciava la misura della indipendenza
delle «libere» città greche all’arbitrio
del più forte. In grazia sua queste obbedivano di
fatto ai proconsoli, ricevevano ordini da Roma,

sottomettevano al governatore gli atti della propria
amministrazione, inviavano annualmente
una deputazione al senato per invocarne la decisione
degli affari più intimi, senza che per questo
potessero appellarsi ad alcunchè di solido il giorno
in cui il buono o mal talento della lontana
dominatrice avesse voluto dar di frego al concesso,
grazioso privilegio[333].




Ma più di tutto amara e gravosa riesciva, anche
per loro, quella trasformazione in senso oligarchico
delle secolari istituzioni cittadine, che
veniva ad equipararle senz’altro alle città suddite[334].
Atene, la città autonoma per eccellenza[335],
vide così, all’estrazione a sorte dei suoi
magistrati, sostituita l’elezione fra poche centinaia
di elettori censiti e restituito all’Areopago
l’antico potere di controllo politico[336], che a
mezzo il V secolo era caduto sotto i colpi della
democrazia ateniese, guidata da Efialte e da Pericle.
Per tal guisa, fin dai primi anni dell’Impero,
la decimata assemblea popolare, sovrana in principio
ed impotente in realtà, fu vista ridurre le
proprie attribuzioni ai decreti di elogi e di onori
suggeriti dall’alto, e l’antico Consiglio cittadino,
ridotto di numero, tramutarsi in un corpo esclusivamente,
o quasi, di parata, mentre i magistrati
serbavano solo le più ovvie tra le funzioni
amministrative.




Come se ciò non bastasse, la politica estera
delle città «libere», tal quale era già toccato alle
cittadine dell’Italia romana, venne ora compressa

e soffocata entro limiti intollerabili. Al
pari delle città suddite, esse subivano il divieto
sia di comunicare con altre città, sia di stringere
alleanze di qualsivoglia genere[337]. Per tal guisa,
soffocate all’interno e all’estero, fissate su rotaie
salde ed incrollabili, ognora impedite di manifestare
i pensieri ed i desiderî più innocui, le sedicenti
città libere potevano dirsi tali soltanto di
nome[338]. Eppure l’antico regime municipale,
come del resto ogni regime politico, per vivere e
per generare quei meravigliosi effetti, di cui le
innumeri autonomie locali erano state capaci
nella Grecia classica, avea bisogno di un’indipendenza
quasi assoluta: la subordinazione a un
potere estraneo e cervellotico, l’osservanza di
norme artificiose, colpivano i suoi organi e le sue
funzioni più vitali, ne provocavano la decadenza
e la corruzione[339].



I Romani in Grecia.



Accanto a questa teoria, vi fu, al solito, l’assai
più lugubre pratica. Quale si dimostrò nella
Grecia, ridotta a provincia, il contegno dei Romani?




I magistrati romani, anzi i semplici luogotenenti,
traversavano la Grecia, sia spillando danaro
alle città immiserite, sia costringendo le
autorità locali ad obbedire alle loro intimazioni,
sia saccheggiando manu militari i tesori e i capolavori
artistici delle metropoli e dei templi, nel

silenzio complice o condiscendente del governo e
dei suoi governatori.




P. Gabinio Capitone, sia nella qualità di luogotenente,
come nell’altra di comes di Sulla, aveva
tosto approfittato della partenza del suo generale
per arricchirsi, a furia di quelle violente estorsioni,
che certo non erano state sua originale invenzione.
Lui aveva imitato il giovane ufficiale
sullano Caio Antonio Ibrida, infausto proconsole
della Macedonia e dell’Acaia, sotto lo specioso
pretesto di ammannire una degna pena alle
città già defezionate al nemico. In Grecia, Verre,
il famigerato Verre, attingerà l’esperienza delle
sue future gesta di Sicilia. Ivi egli comincerà
con l’estorcere alle città statue e capolavori di
arte, e, quando ne sarà sazio, si darà ad operazioni
più prosaiche, ma non meno lucrose. Imporrà
a Sicione un indebito tributo in danaro, e
il primo magistrato cittadino, che avrà l’audacia
di contrastargli, sarà messo sotto chiave in uno
stambugio, e, perchè sangue non venisse sparso,
si adoprerà il fumo delle legna verdi a fargli subire
un lento e persuasivo processo d’asfissia.
Indi spoglierà il Partenone del suo oro, Delo delle
meravigliose statue di Apollo, Diana, Latona, e
continuerà la sua via di rapine e di fervidi ritrovati,
navigando alla volta delle colonie elleniche
dell’Asia Minore, ove, con l’occhio fisso a più superbi
destini, si recava ad accompagnare il propretore
della Cilicia[340].









Finora non si era trattato che di novellini alle
prime armi o di ufficiali romani in viaggio; ma
tutti costoro doveva, senza tema di scapitarci, superare
il proconsole del 57 a. C., L. Calpurnio
Pisone.




Già scaltrito nei segreti dell’amministrazione,
Pisone rinnoverà, in Macedonia e in Grecia, in
una volta sola, tutti gli eccessi, di cui già molti
altri governi provinciali solevano oramai rendersi
colpevoli: e l’indebita percezione delle granaglie,
e la scorretta amministrazione giudiziaria,
e l’imposizione di nuove tasse ad esclusivo
vantaggio del governatore, e la violazione delle
più gelose libertà personali e municipali, e la
rapina dei capolavori d’arte[341], e innumeri altri
consimili abusi. «Egli», dirà, accusandolo,
Cicerone, «ha abbandonato la Macedonia alle
rapine dei Traci e dei Dardani perchè potessero
cavarne la somma, a prezzo della quale avea
venduto loro la pace...; egli ha estorto delle
somme ingenti a Durazzo, ha spogliato i Tessali,
imposto un nuovo tributo annuo agli Achei,
derubato loro e i loro templi delle statue, dei
quadri, dei capolavori d’arte.... Ha così sfruttato,
vessato, dilacerato l’Acaia, la Tessaglia,
Atene, Durazzo, Apollonia, Ambracia...; ha fatto
scempio dell’Epiro, della Locride, della Focide,
della Beozia; ha mercanteggiato l’Acarnania,
l’Amfilochia, la Perrebia, l’Atamania; ha abbandonato
ai barbari la Macedonia, mandato in rovina

l’Etolia, scacciato dalle loro terre i Dolopi
e i popoli confinanti....»[342].




A tanto crudele destino non isfuggirono le
città alleate e «libere». Fra Roma e queste città,
non poteva darsi parità di relazioni. Quali che si
fossero i termini degli accordi reciproci, era ingenuo
supporvi un’eguale forza di obbligazione per
amendue i contraenti. La dura realtà delle cose
imponeva che l’esistenza, politica ed economica,
delle città libere o alleate di Roma venisse mantenuta
entro quei ristretti confini, che l’interesse ed
i bisogni della grande metropoli reclamavano. Per
ciò tutti i personali atti di devozione e di servilismo
rimanevano talora assai lungi dal colmare la
misura, tanto più che quelle città, sparse sul territorio
provinciale, si trovavano, per dir così, a
portata di mano, e, a differenza di quelle suddite,
offrivano, col loro relativo benessere, maggiori
incitamenti all’ingordigia peccaminosa dei dominatori.
Così esse divennero zimbello delle voglie di
tutti e di tutte le malversazioni degli ufficiali romani.
Vedremo ciò che tenterà Verre in Sicilia;
ma nel 57 a. C. il già citato governatore della Macedonia,
Pisone, userà fare le città libere della
Grecia oggetto particolare del proprio quotidiano
saccheggio. Bisanzio, Apollonia[343], Durazzo,
Atene, e con esse numerose altre del continente
ellenico, anzi, per esprimerci col suo accusatore,
tutte le città libere greche, provarono le carezze
delle sue mani rapaci[344]. Persino Cassio, il severo

Cassio, assalirà la «libera» Rodi, la saccheggerà,
confischerà gli averi dei privati, truciderà
i cittadini più cospicui....




«Quanti proconsoli, esclamava Cicerone, non
sono entrati nelle città alleate, come irrompendo
in una piazza forte, presa d’assalto, e ne sono
usciti lasciando dietro di sè vestigia così eloquenti
da far esclamare: ‘Si giurerebbe che vi sia passato,
non un uomo, ma una belva feroce!’»[345].
Non è quindi a meravigliare se, nell’ultimo secolo
della Repubblica, noi troviamo molte città alleate,
da cui Roma si augurava di poter sempre ritrarre
il miglior nerbo delle sue milizie, letteralmente incapaci
a fornire i contingenti più esigui![346].




Su quella folla d’infelici scendevano, come dovunque,
quotidiani, famelici avvoltoi, i mercanti,
i capitalisti romani, gli uomini d’affari: i così
detti negotiatores.




La Grecia fu, con la provincia di Asia, il maggiore
e più sciagurato campo delle loro gesta. Gli
Italici, massacrati per ordine di Mitridate nell’88
a. C., ammontarono, nella sola Delo, a circa
20.000[347]. Quarant’anni più tardi, Pompeo potrà
reclutare, da Creta e dalla Macedonia, una legione
d’Italici[348], due dall’Asia[349], da Cipro
circa 2000 soldati[350], altri ancora dalla Tessaglia,
dalla Beozia, dall’Acaia, dall’Epiro[351]. E
dalla Grecia e dall’Asia è a noi, fra tanta esiguità
di notizie, pervenuta la copia maggiore — una
copia enorme, rispetto alle rimanenti province — di menzioni

di società commerciali romane[352].
Or bene, tutta questa folla di Italici, domiciliati
all’estero non erano in massima parte che speculatori,
attirati fuori della patria dalla brama di
formarsi un patrimonio o di accrescere quello di
cui disponevano[353]. Essi non erano, in genere,
che dei prestatori di danaro a interesse, pronti ad
accorrere là dove la pubblica o privata miseria ne
facesse probabile il guadagno e la fortuna. Tale
era, pur troppo, la Grecia. Le guerre, le devastazioni,
le requisizioni militari e tutte le altre
cause, che abbiamo passate in rassegna, avevano
ivi provocato o ingigantito la povertà, e la povertà
avea costretto privati e municipi a gittarsi
in un baratro di debiti. Ma gli obblighi, che i poveri
ed i deboli contraggono con i ricchi ed i potenti,
somigliano troppo ai patti che, nella favola
esopica, le bestie più miti avevano stipulato col
re della foresta. I capitali dei doviziosi vincitori
furono messi a disposizione dei vinti, ma le usure
ne riescirono enormi, ed acerrime, le conseguenze.




Nella prima metà del sec. I a. C., la città di
Teno, non ostante la liberalità di taluni dei suoi
creditori, non riesce a liberarsi dei debiti che
la schiacciano[354]. Nella seconda metà dello stesso
secolo, l’amico intimissimo di Cicerone, T. Pomponio,
Attico, terrà in Grecia, legati agli uncini
dei suoi prestiti, i privati e le città della Macedonia,
dell’Epiro, dell’Acaia e delle isole greche,
e, probabilmente rivestito delle guarentige
e dei poteri della legatio libera, partirà in guerra,

quasi si trattasse di nemici in armi, contro i suoi
debitori di Sicione, intenzionato a farsi giustizia
da sè, se il senato non fosse stato pronto a impedirne
lo scempio. Attico era, in fondo, un onesto;
ma uomini assai peggiori di lui si aggiravano
a migliaia per le città greche: vampiri famelici
e voraci, in caccia, non di prosperità, ma di
quella miseria, che non avrebbe tardato a generare,
per loro, ricchezza. Nè l’attività o le gesta
dei così detti finanzieri italici si arrestavano all’industria
del danaro. Essi, dicemmo, s’impadronivano
degli ultimi resti della produzione e del
commercio locale, dimezzando e contendendo agli
indigeni le ultime briciole, le estreme risorse della
esistenza.




Così la Grecia formicolava di Romani e d’Italici — coloni,
operai, negrieri di carne bianca, temibili
concorrenti dei pirati[355], trafficatori in bestiame,
in grano, in vino, proprietari di terre,
largite loro dalla guerra e dallo Stato, impiegati,
ispettori, intendenti, subamministratori, che calavano
vittoriosi a privare dell’aria e della luce
gli agonizzanti della remota provincia, o, magari,
letteralmente, a finirli. E nell’Ellade antica, non
ostante il talora vantato filellenismo romano, noi
rileviamo da per tutto quella caratteristica partigianeria
dei governatori in pro degli Italici e a
danno dei provinciali, che ribadiva le catene del
loro servaggio e ne impediva la resurrezione futura.




Cicerone, che pure una volta si rifiutava di ottemperare

alle richieste di Marco Bruto, non cessava
di invocare servigi consimili da Servio Sulpicio
Rufo, governatore dell’Acaia; e le sue insistenti
raccomandazioni non si rivolgono ad una
sola persona, ma sono indirizzate a tutta una folla
di amici benevoli. Ma, se i più morigerati, come
Cicerone, non esitavano a pretendere la rovina
d’intere città, il cui destino, a loro modo di vedere,
valeva bene l’attaccamento degli amici comuni[356],
non diverso, noi abbiamo il diritto di
affermarlo, doveva essere il tono delle raccomandazioni
di tutti i più cospicui fra i contemporanei
e i predecessori. Da per tutto, e da parte di
tutti, un richiedere il privilegio per i concittadini
e l’iniquità per i provinciali; da per tutto, uno
spirito diffuso e sfacciato di clique, un ricorrere
di transazioni, di concessioni, di permutazioni di
favori, nel cui ingranaggio periva stritolata l’esistenza
di un grande e fragile popolo.




Quale complicazione di effetti disastrosi tutto
ciò dovesse arrecare, è facile arguirlo, allorchè si
pensa che la Grecia era un Paese in decadenza,
cui, invece di gabelle e vessazioni, sarebbe stato
d’uopo largire le più delicate esenzioni di gravami,
e sul quale ogni gravezza era un onere dieci
volte più sentito e intollerabile che nelle rimanenti
contrade. Allorchè alla Repubblica romana
successe l’Impero, la Grecia non era più in grado
di reggere alla prosecuzione dello scempio sesquisecolare,
e i giustificati lamenti che da tempo risonavano
alle orecchie dei Grandi di Roma, indussero

il primo imperatore, Augusto, ad adottare
i primi rimedi ai mali, di cui il Paese moribondo
soffriva[357]. Poco più tardi, il meno ellenofilo
dei principi romani, Tiberio, accoglieva
per sempre la Grecia tra le privilegiate province
imperiali![358].



La Sicilia greca.



Ma già, prima ancora che la Grecia vera e propria
passasse sotto il dominio romano, eguale destino
era toccato alle città greche della Sicilia. Le
sorti della Sicilia greca coincidono esattamente
con quelle generali di questa provincia, che era
destinata a sperimentare uno dei regimi più duri,
sul quale noi siamo, per indiscreta fortuna, informati
con sufficiente larghezza[359].




Dei 68 municipi siciliani, esistenti nell’età di
Cicerone, tre, tutti colonie greche, erano città
così dette alleate, signore cioè (almeno teoricamente)
del proprio territorio, e, se n’eccettui il
caso, pur troppo non raro, di guerra o di altra
necessità, esenti da imposte e da prestazioni, fra
cui la più dura era la provvigione del frumentum
imperatum, di cui avremo a parlare più innanzi.
Cinque, di cui una ellenizzata, erano libere e immuni,
cioè a dire in una condizione materialmente
analoga alle città alleate, salvo che il loro
privilegio, resultando, non già da un trattato, ma
da una concessione, era semplicemente precario e
la loro immunità non rifletteva l’intero territorio,

ma solo quella sua parte ch’era coltivata dai
cittadini dei municipi immunes. Trentaquattro altri
comuni, fra cui non meno di tredici d’origine
greca, erano decumani, cioè soggetti all’obbligo
di fornire al governo romano 1﻿⁄﻿10 — la decima — di
tutti i prodotti agricoli[360], che al solito non
veniva esatto direttamente dallo Stato, ma indirettamente
da appaltatori privati. Tutti i rimanenti,
in numero, pare, di ventisei, fra i quali,
dopo la seconda guerra punica, fu compresa la
grande Siracusa, ed in tutto non meno di otto colonie
greche[361], giacevano in sull’estremo scalino
dell’abiezione provinciale e venivano denominati
città censoriae. Il loro suolo, divenuto ager publicus
qui a censoribus locari solet, era poscia stato
restituito in locazione agli antichi proprietari, ma
ciò, in seguito a un bando, che normalmente si
teneva dai censori a Roma, forse perchè i concorrenti
e i vincitori riescissero in prevalenza romani[362].




La maggior parte, dunque, della Sicilia era
sottoposta alla decima. Ma per quanto onerosa si
fosse questa condizione, i Siciliani non venivano
lasciati in pace per così poco. Lo Stato sovrano
poteva abbisognare di ulteriori contribuzioni, o,
in sua vece, potevano abbisognarne il governatore
ed i suoi numerosi attachés. La Sicilia era quindi
costretta a fornire nuovi carichi di frumento, che,
nel primo caso, veniva detto frumentum emptum,
nel secondo, frumentum in cellam od aestimatum.

E se anche il nuovo frumentum emptum non bastava
ai bisogni del popolo romano, si ricorreva a
qualche cosa come una terza decima — il così
detto frumentum imperatum — talora più gravosa
delle due precedenti e corrisposta, non già
dai soli territorî decumani, ma anche dalle stesse
città esenti dall’imposta ordinaria[363].




Tale la malinconica teoria: «giacchè, infatti,
chiedeva Cicerone, una decima è stata prelevata
in virtù delle leggi e delle consuetudini» e alla
prima se n’è aggiunta una seconda per i bisogni
della nostra sussistenza ed in virtù di un regolamento
posteriore: poichè ogni anno si acquista
grano in nome della repubblica, e se ne esige
quotidianamente per i magistrati ed i loro dipendenti,
quale parte del ricolto, per esigua che sia,
credete voi che rimanga al contadino od al proprietario
siciliano, di cui costoro possano disporre
pel consumo o per la vendita?»[364].




Ma, al solito, il modo in cui i governatori solevano
tradurre in pratica queste norme teoriche
era assai più tremendo del loro ideale contenuto.
Alla Sicilia — prima in ordine di tempo
fra le province romane — s’era molto probabilmente
voluta fare una condizione di favore. In
Sicilia, secondo risulta da tutte le notizie relative
all’amministrazione dell’isola, l’imposta
principale — la decima — non era appaltata ed
esatta dalle onnipossenti romane compagnie di
pubblicani. La decima era appaltata, nell’isola

stessa, dal pretore, a singole persone del luogo,
cittadini romani o no: i così detti decumani. Si
era voluto deliberatamente prolungare il regime
tributario preromano a cui l’isola era avvezza da
gran tempo[365]. Ma tanto liberale concessione
metteva la provincia nelle mani del governatore,
al di fuori del controllo e delle limitazioni, che
su di lui poteva esercitare il senato o il censore
romano. Sarà lui soltanto, il governatore, a presiedere
le aggiudicazioni e ad assegnare gli appalti
a chi vorrà; e, se altrove, talora, i pubblicani
soverchiano il proconsole o il propretore,
in Sicilia, questi tiene nel suo pugno la sorte delle
città tributarie, ed entra a loro danno in combutta
coi decumani, che egli potrà scegliere a suo
talento[366]. Ecco perchè grande è il nostro errore
nel ritenere quell’amministrazione di C. Verre in
Sicilia, che si svolse fra il 73 e il 71 a. C., come
un fatto transitorio ed eccezionale, come l’aberrazione
mostruosa di un magistrato e di un uomo.
Invece, secondo acutamente scriveva uno storico
di quel periodo, «considerata nel suo complesso,
malgrado tutte le sue colpe e al disopra di tutti
i suoi non confessabili interessi», quell’amministrazione
«sembrava dominata da un criterio direttivo:
quello di affermare in tutta la sua estensione
e in forma assoluta il dominio romano, di
accentrare nel governatore tutta la direzione della
vita amministrativa e giuridica della provincia»[367].









Non si trattava dell’opera individuale di
Verre, ma di una pratica organicamente connessa
con lo speciale regime amministrativo della Sicilia,
di una pratica, quindi, costante ed universale,
sì che le diffuse notizie che noi possediamo
dell’infausto periodo dell’amministrazione
di lui, debbono avere, ed hanno, in realtà, un valore
più largo ed impersonale di quello che volgarmente
loro si attribuisce, e debbono considerarsi
come una preziosa miniera esemplificatrice
delle vessazioni del governo e delle sue pratiche
strabilianti.




La decima! La decima non era in verità che un
pretesto od un pietoso velame destinato a nascondere
cose assai peggiori. Talora essa valicava il
doppio del legalmente stabilito, tal’altra, la metà
di quello ch’era stato seminato, e non era impossibile
che al coltivatore venisse, con facile rovesciamento
di termini, lasciato solo il decimo del
raccolto![368]. Nel distretto di Hibla, sotto l’amministrazione
di Verre, era stata prelevata una
quantità di grano sei volte maggiore del seminato.
Da Herbita, la cui decima era stata fissata,
un anno, in 18.000 (hl. 9000 ca.) e un altro anno
in 25.800 medimni (hl. 12.500 ca.), i decumani avevano
saputo spillarne ben 85.600 medimni e 2000
sesterzi per giunta. Dal solo municipio di Etna,
essi ritraevano 300.000 moggia (hl. 25.000 ca.) e
50.000 sesterzi (L. 10.000) di utili[369].




Ma tanta mitezza di richieste si doveva unicamente

alla temperanza dei percettori dell’imposta.
L’appaltatore della decima — il decumano — avea
ordinato Verre, era in facoltà di entrare
senz’altro in possesso della quantità di frumento,
di cui si fosse creduto in diritto, salvo all’agricoltore
d’intentargli processo.... Consiglio cinicamente
irrisorio! I membri del tribunale competente
venivano reclutati tra i satelliti e i complici
del governatore, e sede del giudizio era quella
scelta all’uopo dal decumano, onde gli agricoltori
dovevano abbandonare i campi e l’aratro e intraprendere
la via crucis dei tribunali e dei litigi
giudiziari....[370].




— «Bisognava» — scrive Cicerone, introducendo
uno di quei suoi mirabili dialoghi, riboccanti
sarcasmo, delle Verrine, coi quali il
loro autore mirava a porre in evidenza tutta l’infamia
del governatore romano, — «bisognava
dare ad Apronio» (uno dei più feroci caudatari
di Verre) «tutto quanto Apronio avesse richiesto».




— «Anche se avesse richiesto una parte superiore
al ricolto?




— «Sicuramente», ed «i magistrati avrebbero
dovuto sforzarvi l’agricoltore.




— «Ma era lecito reclamare?




— «Senza dubbio»; «ma presso il giudice
Artemidoro...: l’alter ego di Apronio.




— «E, se l’agricoltore avesse dato meno di
quello che Apronio chiedeva?









— «Sarebbe stato condannato a una multa
quadrupla del suo debito.




— «Da chi?




— «Dagli integerrimi componenti la onorata
coorte del pretore.




— «E poi?...




— «Poi lo si sarebbe accusato di aver dichiarato
una proprietà minore della reale, e lo si sarebbe
invitato a scegliere nuovi giudici per decidere
sulla sua infrazione alla legge.




— «Nuovi giudici? E tra chi?




— «Sempre fra gl’integerrimi componenti la
coorte del pretore!...» — [371].




Non una sola volta, infatti, gli agricoltori avevano
tentato le sorti del giudizio[372], ma, ahimè,
avevano troppe volte subito la dura prova delle
sentenze del tribunale del pretore, o di altri non
meno eloquenti surrogati....




Un siciliano, accusato di non avere fatto completa
denunzia dei propri possessi, veniva condannato
a consegnare, non un solo decimo, ma
tutto il frumento delle sue aie[373]. Tre altri contadini
venivano costretti a versare, a titolo di decima,
una quantità di derrate superiore all’intero
raccolto, e, poichè cotal pena era sembrata sì
inconcepibile, da ritoglier fin la volontà dell’obbedienza,
i loro poderi venivano messi a ferro ed
a fuoco, e, quando uno di essi si accinse a protestare,
il decumano non esitò ad impiccare l’audace!
Espedienti su per giù analoghi placano gli

spiriti temerari di due loro compagni di sventura.
E tutto questo passava a Roma per esazione delle
decime!




Ma se governatori, giudici e pubblicani adottavano
coi privati trattamenti così sbrigativi ed inconfutabili,
non meno eloquente era il metodo
praticato con le città. Più volte queste usavano
assumersi la così detta redemptio tributorum, usavano,
cioè, riscattare il tributo, assumendo senz’altro
l’appalto delle decime. Ma sì pietose intenzioni
erano subito frustrate dalla ingordigia dei
protetti del governatore, i quali (ed il caso si ripetè
con scandalosa frequenza) chiedevano, per
allontanarsi, somme e risarcimenti favolosi. I
Termitani — citiamo di preferenza esempi tratti
da colonie greche — che avevano voluto riscattare
la decima cittadina, allo scopo d’impedire
che il fortunato concorrente Venuleio si recasse
sul posto, si erano dovuti obbligare a fornirgli
7000 moggia di frumento (hl. 600) e 2000 sesterzi
(L. 500). Il poverissimo distretto di Lipari era
fortunato di riscattare per 30.000 sesterzi
(L. 6500) la sua decima di soli 600 medimni
(hl. 300). Finalmente, gli Ennesi, dopo aver appaltato
le decime per 8200 medimni (hl. 4000),
dovevano corrispondere al solito Apronio 18.000
moggia di frumento (hl. 1500) e 3000 sesterzi
(L. 600)[374], quale inevitabile pot de vin da versare
nelle mani del concessionario.




Tutto questo per la prima decima! La seconda

e la terza, del pari che le contribuzioni destinate
al pretore, venivano (vivaddio!) risarcite dall’erario.
Ma nè il prezzo era liberamente dibattuto
dalle due parti, nè — l’abbiamo osservato, e non fa
d’uopo insistervi — le obbligazioni teoriche della
Repubblica romana differivano gran fatto da
quelle tradizionali del leone verso le bestie minori
della favola. Il frumentum emptum od imperatum
era facile rifiutarlo sotto pretesto della cattiva
qualità, e, giacchè in ogni modo bisognava che venisse
fornito, le città erano costrette a ricomperare
le granaglie da loro versate in più nella
prima decima e a corrispondere in moneta sonante
il valore degli ettolitri richiesti al massimo dei
prezzi correnti, che, naturalmente, il governatore
preferiva stabilire[375]. Ma dove trovare il danaro
necessario? Occorreva ipotecare l’avvenire, sobbarcarsi
a dei debiti, e per l’appunto presso l’usuraio
romano, che prestava al 2, al 3, spesso al 4%
per mese, cioè a dire dal 24 al 48% per anno. E
allora bisognava vendere i buoi, l’aratro, gli strumenti
da lavoro; vendere se stessi o fuggire....[376].




Ma non accadeva sempre così. Talvolta si era
più generosi: si accettava il frumento e si pagava.
Si pagava al prezzo fissato stabilmente dal
governo romano, salvo lievi deduzioni. Si deducevano
i diritti di visita, di cambio — sicuro, di
cambio, in un paese in cui non c’era cambio! —:
i diritti, ancora più misteriosi, pro cerario,
«nomi questi, esclama Cicerone, non già di diritti

reali ma di furti sfacciati», infine il 2% per
gli scribae[377].




E che dire del frumentum in cellam, ossia del
frumento destinato al governatore o al suo seguito,
di cui la Repubblica corrispondeva l’importo?
Il governatore, s’intende, avrebbe pagato;
ma egli sapeva altresì escogitare i mezzi
per non pagare, anzi per farsi pagare. Egli aveva
il diritto d’imporre il trasporto del grano là dove
avesse meglio creduto; il diritto, poniamo, di imporre
ai contribuenti del Lilibeo di consegnare i
carichi ordinati, a Panormo od a Siracusa; a
quelli di Siracusa, a Panormo o al Lilibeo. Nella
prospettiva di un trasporto così dispendioso, i
sudditi preferivano fornire i cereali gratuitamente
o fornirli magari in danaro sonante, a
prezzi fantastici e favolosi[378].




— «Io», diceva ad esempio il governatore, rivolgendosi
al contadino, in uno dei citati dialoghi
delle Verrine di Cicerone, «io avrei bisogno di
comperare da voi del frumento....»; «potrei pagarlo
a quattro sesterzi al moggio....




— «Vostra Eccellenza è generoso; io, infatti,
non potrei venderlo a meno di tanto.




— «Ma, voi l’avete capito, io non ho bisogno
di frumento; io ho bisogno di quattrini.




— «Veramente», replicava l’altro interdetto,
«io avevo sperato di fare qualche guadagno; ma
se è necessario pagare, pagherò, purchè l’Eccellenza
Vostra, mi faccia pagare al prezzo corrente
del grano.









— «Il prezzo corrente del grano è di soli due
sesterzi al moggio.




— «Cosa può quindi l’Eccellenza Vostra guadagnare
da me, giacchè è stata indennizzata con
quattro sesterzi per moggio?




— «Cosa posso guadagnare?...» «Io metterò
in serbo per mio uso e consumo i quattro sesterzi
del senato, e tu.... tu mi verserai otto sesterzi per
moggio....




— «Otto sesterzi per moggio? E perchè mai?




— «Perchè?... Tu vuoi discutere, mentre io
voglio guadagnare.




— «Vostra Eccellenza si diverte a celiare.




— «Non celierò: il senato vuole che tu mi dia
del danaro e che io ti venda del grano. Ti basta?...» — [379].




Questa, la logica feroce degli amministratori
delle province!




Ma tutto ciò non esauriva la serie delle gravezze
imposte da Roma all’isola malaugurata, nè
le altre, che riferiremo, sono più di una piccola
parte di quelle di cui siamo informati.




La decima preesisteva alla conquista romana.
Il guaio si era che, per l’innanzi, essa aveva
sopperito ai bisogni locali, mentre ora andava a
pieno beneficio della lontana metropoli del Lazio,
ed era quindi necessario, in vista delle sempre incombenti
necessità locali, imporre ulteriori tributi.
E di tal natura pare debba, fra l’altro,
considerarsi un tributo sugli averi pagato indistintamente
da tutti i Siciliani, del quale ci informa

anche Cicerone[380]. A quelli diretti seguivano
i tributi indiretti. La Sicilia era territorio
chiuso da barriere doganali. Tutto quanto se ne
esportava veniva colpito da un’imposta del 5%[381].
E non solo tutto quanto veniva esportato all’estero,
ma, forse anche, tutto quello che ciascun
Comune esportava in altri Comuni. Barriere commerciali
pare si elevassero fra tutte le città dell’isola,
ed è lecito indurre che, in maniera analoga,
il trasferimento del possesso e dei possessori fondiari,
doveva, come ogni altra forma di libera
operosità, venir limitato o recisamente proibito[382].




Ma ai tributi, di cui, bene o male, sappiamo
qualche cosa, sono da aggiungere gli altri, diretti
od indiretti, di cui nulla di particolare noi conosciamo,
ed essi, pare ascendessero senza meno al
numero di sei, tra i quali, forse, non sono calcolati
i diritti di Roma sulla pesca, sulle saline,
sulle miniere[383], sui terreni da pascolo[384], e chi
più ne ha più ne metta[385].




L’ordinamento economico non era la sola
camicia di forza, con cui il governo di Roma soffocava
i suoi governati di Sicilia. Le conseguenze
n’erano aggravate dalla forma dell’ordinamento
politico e giudiziario. Quale questo fosse, per la
Grecia, noi l’abbiamo veduto; non diverso, o peggiore,
poteva dirsi il regime della Sicilia.




Dopo la presa e il saccheggio di Siracusa, nel
212, che diede un bottino immenso, superiore a
quello che darà la stessa Cartagine[386]; dopo la
prima e la seconda resa di Agrigento, nel 262 e

nel 210, che ebbe conseguenze più lacrimevoli di
quella della stessa Siracusa; dopo il massacro di
parte degli abitanti, la vendita come schiavi degli
altri[387], dopo il macello degli Ennesi[388] e la distruzione
di parecchie città[389], dopo il disarmo
generale, dopo mezzo secolo di guerre pressochè
ininterrotte, i municipi dell’isola ricevettero
nel 132[390], in concessione da Roma, un proprio
ordinamento comunale, da cui però veniva bandito
qualsiasi spirito di indipendenza e di autonomia
locale. I sistemi di elezione dei magistrati
locali furono, il più delle volte, regolati dal governatore
romano, e, se questi talora poteva essere
disposto a dettare delle savie disposizioni,
era assai più naturale che lasciasse libero il
varco all’intromissione illecita ed all’arbitrio.
E di arbitrii e d’invasioni di poteri, legalmente
definite, ve ne furono anche troppe. Il diritto di
veto del governatore non aveva limiti e riesciva
a rimettere quasi intere nelle sue mani le sorti
delle elezioni[391]. Ma anche in quei casi, in cui
ciò non avveniva, la qualità stessa e la pratica
consueta dei suoi poteri tramutava qualsiasi disposizione
liberale in una feroce ironia. Anzi
tutto (è Cicerone stesso ad avvertircene) l’ordinamento
dato alla provincia non aveva, come
impropriamente si esprimevano i provinciali[392],
valore di legge, nè le ulteriori disposizioni del
senato, che parevano regolarne le sorti, esercitavano,
rispetto al governatore, alcuna efficacia
coattiva. Questi, inoltre, possedeva il supremo ius

edicendi, che, assai più delle generiche norme del
lontano governo della Repubblica, aveva di fatto
il peso di una vera e propria autorità governativa
e legislativa[393]. Così Verre, che, lo ripetiamo,
non bisogna considerare quale esempio isolato,
ma come rappresentante, sia pure cospicuo,
di tutto un sistema; Verre aveva facilmente potuto
convertire, tutte le norme e le consuetudini
elettorali della Sicilia in mirabili strumenti di
lucro e di oppressione.




Ad Halaesa, ove non si poteva essere senatore
che a trent’anni, furono per prezzo — egregio
espediente di tirannide — creati senatori fanciulli
di diciassette o sedici anni, senza riguardo,
senza preoccupazione d’ogni altro limite di censo
o di condizione personale[394]. Ad Agrigento, ove i
posti senatorii dovevano essere egualmente ripartiti
fra gli antichi ed i nuovi coloni, ne vennero — sempre
per prezzo — mescolate e confuse indifferentemente
le proporzioni[395]. Da per tutto
poi i censori, la cui nomina, in forza della loro
qualità di compilatori del ruolo delle imposte,
era, pei provinciali, cosa d’interesse assai delicato[396],
furono direttamente creati da Verre,
anzi la loro elezione, messa senz’altro all’incanto.
E, usciti dal mercato di Siracusa, ove il nuovo
genere di asta venne bandito, i nuovi censori, stimolati
dal pungolo del dispendio enorme, che loro
era costata la carica, non tardarono a volersene
rifare sulle viscere degli amministrati[397].









La cosa non andava diversamente riguardo all’ordinamento
giudiziario.




È inutile, anche a tale proposito, svolgere i
particolari teorici del lacunoso ed oscuro ordinamento
giudiziario della Sicilia, che aveva preceduto
il dominio romano e che questo si diceva
avesse rispettato. La teoria non contava nulla;
contava moltissimo la pratica; e la pratica di
Roma repubblicana fu, di solito, assai poco esemplare.
Il governatore poteva ciò che voleva, o, meglio,
giudicava a priori in luogo di quelli che ne
avevano il diritto, imponendo a costoro il proprio
giudizio, che, novantanove volte su cento, corrispondeva
al soddisfacimento dell’interesse proprio
o dei propri accoliti. Ma la sua fertile fantasia
sapeva escogitare anche di meglio; sapeva, nel solenne
editto, comminare delle pene a chi indebitamente
si fosse attribuita la funzione di giudicare[398],
salvo a far dipendere la decisione sulla
legalità o meno della carica dalle disposizioni del
giudicante. E poteva anche di più: se la prima
sentenza, per sciagura, tutt’altro che consueta,
non fosse andata a suo genio, il governatore invitava
nuovamente coloro che erano stati assolti
o condannati a convenirgli dinanzi a giudizio[399].
Era il colmo, ma era, pur troppo, la realtà!







La Sicilia fu governata atrocemente; ma essa
fu anche, con l’Asia Minore e con la Grecia, il
Paese nel quale la concorrenza dei dominatori agli

indigeni fu più crudele e fortunosa. Non per nulla
i timocratici comizi centuriati del 242 avevano
deliberatamente forzato il senato romano a iniziarne
la conquista! Così tutto quanto di vitalità
indigena, morale, intellettuale, economica, vi era
fin allora fiorita, la conquista romana si affrettò
a soffocare, a stroncare o a confiscare a vantaggio
di gente d’oltre mare. Questa invadenza forestiera
riescì all’Isola non meno fatale della soffocazione
o dell’esaurimento impostole dal governo.
Il passaggio dei campi e delle aziende agricole,
ai più cospicui cittadini romani, portò direttamente
al latifondo, all’impiego su larga scala
del lavoro servile, cioè ad un nuovo esaurimento
del suolo, alla provocazione di torbide e cruente
discordie, fra cui, non ultime, le Guerre servili.




Della decadenza della Sicilia, e, in conseguenza,
delle città greche, che vi sorgevano e vi
avevano gloriosamente brillato, noi abbiamo prove
eloquenti. In soli tre anni, dal 73 al 71 a. C., a
detta di Cicerone, gli agricoltori di Leontini erano
discesi da 84 a 32; quelli di Mutyca da 187 ad 86;
quelli di Agyrrium da 250 ad 80; quelli di Herbita
da 252 a 120[400]. In quattordici anni, dal governo
di C. Norbano a quello di Verre, la produzione
dell’isola, era scemata in misura tale, da riescire
impossibile, anche con mezzi straordinari,
l’esazione di tutto quanto altra volta s’era potuto
ricavare con la mitezza e la legalità[401]. «Il Paese
sembrava» oramai «desolato dai torbidi di una

guerra lunga e crudele. Le pianure e le colline,
per l’innanzi sì floride e ridenti, erano precipitate
nell’abbandono e nella devastazione. La
terra stessa sembrava piangere ed invocare i perduti
coltivatori.... Il territorio di Etna, un tempo
ben coltivato e fonte principale degli approvvigionamenti
romani, e la piana di Leontini, che
mai aveva saputo o fatto sapere cosa significasse
carestia, apparivano allora così orridi e sfigurati
da costringerci a ricercare invano in quelle — tra
le più ubertose regioni della Sicilia — l’aspetto
della Sicilia medesima....». Tutto un’esercito di
agricoltori era fuggito, rinunziando, non solo alla
terra, ma al focolare della patria.[402]. «L’incendio
attizzato dalla violenza dei decumani, aveva
distrutto, non solo le proprietà, ma tutti i beni
dei contadini; dai beni era passato a violare le
guarentige dei liberi.... Alcuni erano stati impiccati,
altri flagellati a verghe, altri imprigionati....
altri condannati dall’Esculapio o dall’usciere
del pretore.... Neanche la furia di schiavi
ribelli e fuggiaschi avrebbe osato altrettanto!»[403].



Le altre città greche.



Tutto quanto è stato detto della Sicilia, è
mestieri ripetere dell’Asia greca, l’una e l’altra,
ed in pari misura, territorî classici della decima
e della devastazione romana[404]. Ivi, l’abbiamo

notato, sterminata fu la copia degli speculatori,
romani e italici, piccoli e grandi, che l’invasero[405]:
i massacri, ordinati da Mitridate nell’88,
costarono la vita a 80.000, fors’anche a 150.000,
Italici[406], e molti dovettero essere gli scampati
alla strage. Ivi stesso più colpevole che in Sicilia
fu la condotta dei magistrati della Repubblica,
e, giacchè il bottino era più abbondante, più sottile
il meccanismo e più intensi gli armeggii delle
loro clientele[407].




Quelle terre infelici, che, sotto il piede di
Roma, venivano d’un tratto a scontare la felicità
conquistata sotto il governo dei Seleucidi,
o dei loro successori, toccarono anche la mala
sorte di essere, nel lungo periodo di Roma repubblicana,
teatro di taluna fra le più grandi
guerre del tempo: la triplice mitridatica e la seconda
e la terza guerra civile, le quali, se apportarono
al tesoro romano, o a quello privato dei
singoli generali romani, immense ricchezze, determinarono
colà la più tremenda delle catastrofi.
Pur troppo, anche in questa contingenza, essa fu,
il maggior numero di volte, consapevolmente organizzata
dai conquistatori.




Qui, nella terra sacra ai grandi Vespri asiatici
dell’88 a. C., una tassa straordinaria imposta da
Sulla, quattro anni dopo (84 a. C.), e che a lui
venne anticipata dai capitalisti romani, salì, nel
giro di pochi anni, in forza degl’interessi pagati,
al sestuplo dell’importo originario[408]. Per saldarla,

le città dovettero cedere ai creditori gli edifizi
pubblici, le riserve metalliche, i capolavori
d’arte, gli schiavi, gli oggetti preziosi; e i privati,
dopo aver subìto per lunghi anni torture, capestri
e prigionie, e, dopo essere stati costretti a giacere
all’aria aperta, bruciando d’estate per l’arsura,
gelando d’inverno, immersi nel fango e nel ghiaccio,
per il freddo, dovettero sacrificare all’ingordigia
romana, le loro case, le loro terre e fin la
libertà delle mogli, dei figli, di se stessi[409]. A
rammentare quanto avevano sofferto, la schiavitù,
esclama Plutarco[410], segnava un’ora di tregua
e di pace! Più tardi, nel 63, la provincia subì
lo sgoverno del pretore L. Valerio Flacco. Egli — si
disse — addossava alle città delle somme
enormi per l’equipaggiamento di flotte immaginarie,
e a ciascuna, altre somme per i suoi personali
bisogni[411]. Il suo governo oscurò la trista
fama di quello di Verre in Sicilia, ma non gli fu
impossibile trovare, quale suo difensore, lo stesso
implacabile accusatore del famigerato pretore siciliano,
nè difficilissimo ottenere dai tribunali
romani l’assoluzione! Più tardi ancora, Bruto e
Cassio si faranno anticipare da tutte le città
asiatiche il tributo di ben dieci annate e il triumviro
Antonio, entusiasta del suggestivo precedente,
reclamerà subito dopo, quale doverosa obbligazione,
un nuovo anticipo decennale....[412].




Cicerone, che pure più volte aveva cooperato
ai danni delle province asiatiche[413], era nondimeno

costretto a riconoscere le terribili responsabilità,
che gravavano sui metodi romani. «Io
so», egli scriveva al fratello, proconsole nella
provincia d’Asia, subito dopo il suo cliente
L. Flacco, «io so che l’opinione pubblica apprezza
e loda il tuo grande interessamento. Le
città non contraggono più debiti, e molte sono
state in grazia tua liberate dall’enorme fardello
degli antichi. Moltissime, quasi deserte,
tra cui due, una la più gloriosa della Ionia,
l’altra della Caria — Samo ed Alicarnasso — ti
sono debitrici della propria resurrezione.... L’onore,
le fortune e la tranquillità dei cittadini più
agiati hanno cessato di essere alla mercè della
calunniosa delazione, tremenda ministra dell’ingordigia
dei pretori. Gli oneri sono equamente
ripartiti.... Immenso è il beneficio che tu hai arrecato
all’Asia con l’abolizione dell’iniquo e gravoso
tributo che essa pagava agli edili.... Un alto
personaggio si è lagnato pubblicamente in Roma
perchè il tuo editto contro ogni percezione di imposte
straordinarie a titolo di giuochi pubblici,
gli aveva impedito di risparmiare circa 200.000
sesterzi (50.000 lire). Figurarsi un po’ l’ammontare
dell’imposta, allorquando chiunque bandiva
a Roma dei giuochi poteva permettersi un simile
salasso!» Io mi spiego gli scatti d’ira e di protesta
del tuo primo anno di governo: «l’iniquità,
l’ingordigia, l’insolenza, avevano trasceso ogni
misura, e ti rivoltavano....»[414].









Ma la realtà era più eloquente della calda
prosa ciceroniana. Abbiamo più innanzi riferito
la imposta straordinaria, con cui Sulla volle castigare
il paese, e gli utili enormi, che dalla sventura
ebbero a ritrarre i finanzieri romani. Ebbene,
senza i loro anticipi usurarî, gli Asiatici,
più tardi, non saranno in grado di corrispondere
l’eguale e regolare imposta, istituita — sia pure
per breve tempo — da Sulla medesimo. Il male
era così radicato da impedire che le vittime facessero
a meno del cancro che le divorava!




Analoga era la condizione delle rimanenti
città, sparse pei territori, che più tardi costituirono
la provincia di Bitinia e del Ponto, e, più
tardi ancora, l’altra della Tracia. E per quanto
esse siano state, talora, trattate con una certa mitezza,
fino a ricevere il titolo di libere[415] (ma
non per questo, il più delle volte, di esenti da
tributo)[416], le necessità di Roma e della sua politica
estera non valsero a raddolcirne la sorte. Più
interessante è, per la serie delle nostre osservazioni,
il destino delle città greche di Creta e della
Cirenaica, di cui la prima, per quanto, in età
storica, decaduta dall’originaria grandezza, non
discese mai così basso come dopo la conquista romana,
che seguì a un lungo periodo di astiosa
protezione. Dopo fiera, tenace resistenza, le principali
città caddero, l’una dopo l’altra, in mano
dei conquistatori, e la devastazione e il saccheggio,
che ne accompagnarono la resa, non permisero

che mai più si rilevassero (67 a. C.)[417].
Delle città cretesi, la sola Cnosso potè d’ora in
avanti dirsi in certo modo degna di tal nome; ma
nel 36 a. C., la sua popolazione era così rada, da
dover essere ricolmata dalla colonizzazione romana[418].




La Cirenaica, la cui storia costituisce qualcosa
d’indipendente dagli altri Paesi greci, da
cui ebbe diverse le cause dello sviluppo e della
decadenza, fu, nel 96 a. C., lasciata in eredità a
Roma dai principi dell’Egitto, i Tolomei. I fortunati
eredi non credettero, per motivi loro particolari,
di farne una nuova provincia; essi si affrettarono
però a confiscare in favore del demanio
pubblico i beni degli antichi sovrani[419], a stabilire
un’imposta sui principali prodotti del Paese[420],
ad obbligare la popolazione alle consuete
requisizioni militari[421]. Più tardi la contrada
divenne senz’altro provincia, e per l’appunto stipendiaria[422].
Ma il Paese venne tosto depredato,
oltre che dai barbari, dai pubblicani. Il sylphium,
che aveva costituito un tempo la sua ricchezza e
la sua specialità, era, nell’età di Plinio (sec. I-II
d. C.), disparso: i pubblicani vi avevano sostituito
le colture armentizie, e, più tardi, gli abitanti
medesimi, incapaci di resistere alla pressione
tributaria («ob intolerandam vectigalis nimietatem»)[423],
avevano sradicato gli ultimi campioni
di quel prezioso prodotto locale.




Gran che di diverso non avvenne, o, almeno,

nella enorme oscurità che c’ingombra, possiamo
arguire non avvenisse, dei confiscati ex-demanî
regi della Cirenaica. Questi furono in sulle prime
concessi in fitto ai pubblicani, i quali vi introdussero,
come nel resto del Paese, la pastorizia.
Poscia, trascurati dal governo, divennero preda
del primo occupante, e possiamo essere sicuri che
tali furono, assai più che i Cirenesi, i barbari
invasori ed i cittadini romani[424].




Ma al pari delle province consorelle, la felice
Cirene ebbe a patire, oltre che dai pubblicani,
dallo sgoverno dei magistrati. La guerra civile
fra Cesare e Pompeo arrecò alla provincia disastri
incalcolabili. La successiva amministrazione
del triumviro M. Antonio fece quanto poteva per
aggravarli, e, sempre di lì a poco, in seguito al
passaggio della regione dal governo di Antonio a
quello di una figliuola di Cleopatra, spettò ai
ministri egiziani il tristo vanto di completarne
la rovina[425]. Neanche l’Impero le portò pace.
Nel 21 d. C., il proconsole della Cirenaica, Cesio
Cordo, veniva accusato, e quindi condannato, per
concussione. Trentasei anni dopo, nel 59, un tal
Pedio Bleso, rinnovando, in questi primi tempi,
relativamente tranquilli, dell’età imperiale, le gesta
di Verre, osò violare il tesoro di Esculapio e
far pubblico mercato dell’arrolamento militare.
Ancora, undici anni dopo, troviamo, per colpe
analoghe, condannato all’esilio e alla restituzione
del mal tolto, un tale Antonio Flamma[426].









Anche Cipro, al pari di Cirene, antico dominio
dei Tolomei, veniva, nel 58, occupata da Roma,
e riunita in provincia unica alla Cilicia.
M. Porcio Catone, che ne era stato il conquistatore,
poteva, con la confisca e la vendita all’asta
del tesoro regio, raccogliervi ben 7000 talenti
(L. 40.000.000)[427]. Ma assai peggio toccò a Cipro
con l’annessione alla Cilicia. Nel 56 a. C. gli abitanti
di Salamina, non più in grado di saldare
con mezzi propri le imposte, dovettero ricorrere
a dei prestatori romani, i quali non mancarono
di far ascendere ad altezze vertiginose la somma
prestata. I 106 talenti (L. 700.000 circa), cui infatti,
nel 52-51, calcolati gl’interessi di legge, il
debito sessennale ammontava, rappresentavano,
a giudizio dei creditori, appena la metà della
somma dovuta. Il pagamento ne riusciva impossibile[428].
Ma costoro non si scoraggiarono e, ottenuto
dal governatore dell’isola uno squadrone
di cavalleria, assediarono l’aula senatoria, e vi
fecero perire per fame cinque dei componenti l’augusto
consesso[429]. Il nuovo governatore romano,
Cicerone, giunse in tempo a interrompere quell’orgia
di rapacità e di ferocia. Ma non per questo
ebbe uguale fortuna nell’imporre il rispetto
della legge. I creditori, temendo che il loro ineseguibile
debito divenisse nullo in virtù di una
legge Gabinia, ottennero un decreto del senato,
che lacerava senz’altro le clausole di tal legge.
E, siccome ciò non bastava a garantire il pagamento

delle usure pretese, ne ottennero un secondo,
con cui venne regolata l’incostituzionalità
del primo. Intermediario, anzi promotore dell’uno
e dell’altro fu, per colmo d’ironia, M. Giunio
Bruto, il futuro vendicatore della maestà
delle leggi romane, oltraggiate da Cesare!




Cicerone alla lettura dei decreti del senato
non ritrovò l’energia che occorreva per resistere,
ma non si sentì da tanto da consegnare agli usurai,
mani e piedi legata, una città, alla quale era
legata tanta parte della gloria ellenica nell’epica
guerra nazionale contro la Persia di quattro secoli
innanzi. Invocò un temperamento: che il debito
venisse saldato, ma gli interessi non esorbitassero
dal tasso legale. I creditori, forti delle
patrie influenze, non accettarono; i più ragguardevoli
personaggi dell’aristocrazia romana gli si
sferrarono contro, e l’affare rimase in tronco.
Evidentemente, non tutti i governatori avrebbero
nudrito gli scrupoli di Cicerone, e la sua prossima
dipartita avrebbe risolto la vertenza in
modo ben diverso di come egli aveva sperato[430].




Così, anche per volontà e per opera di uomini,
periva la Grecia antica. Appiano, il più dedicato
degli storiografi dell’età classica, narra come, durante
la campagna d’Africa, a Cesare, attendato
a piè delle ruine di Cartagine, fosse apparso in
sogno un esercito infinito di doloranti, e come
egli, destatosi di un tratto, coll’occhio ancora
gravido di tanta simbolica visione, avesse affidato

alle sue tavolette il proposito di colonizzare Cartagine[431].
«Quell’esercito in lagrime», commenta
una squisita anima di storico moderno (Amedeo
Thierry), «quell’esercito, che nel sogno, reale o
immaginario, implorava pietà, era l’esercito infinito
delle nazioni conquistate»[432]. Ricreare Cartagine,
ricreare l’Italia, ricreare la Grecia, l’Asia,
la Sicilia, l’Occidente, l’Oriente: ecco la grande
riparazione, di cui Roma era debitrice alla civiltà
umana. E fu il nobilissimo compito, che
l’Impero raccolse, in espiazione, dalla Repubblica,
e che mirabilmente eseguì.




Note al capitolo terzo.



292.  Su questa fase della politica romana cfr. G. Ferrero
e C. Barbagallo, Roma antica, Firenze, Le Monnier,
1921, I, cap. XI.





293.  Questa trasformazione dell’economia sociale romana,
cui risponde una parallela rivoluzione spirituale
in senso imperialistico, è stata per primo ed egregiamente
messa in luce da G. Ferrero nel vol. I della sua Grandezza
e decadenza dei Romani (Milano, Treves), di che
la maggior parte dei suoi critici non si accorse. Il lettore
può confrontare anche G. Ferrero e C. Barbagallo,
op. cit., cap. X.





294.  Pol., 6, 17: «.... Tutte queste cose sono esercitate
dal popolo e, per dir così, tutti sono legati ai guadagni
e agli affari che ne derivano: alcuni geriscono per proprio
conto le concessioni; altri stanno in società con costoro;
altri garantiscono per i concessionari; altri, a nome di
questi, impegnano, in concessioni e intraprese pubbliche,
le loro sostanze....».










295.  Cfr. Caes., De bello civ., 3, 3, 1-2; 5, 1-2; Lucan.,
Phars., 3, vv. 181 sgg.





296.  Dio. Cass., 48, 39, 2.





297.  Plut., Anton., 62, 1.





298.  Id., op. cit., 68, 4.





299.  Cic., Ad fam., 5, 20, 9.





300.  Ciccotti E., Il processo di Verre, Milano, 1895,
pp. 231 sgg. e J. Carcopino, La loi de Hiéron et les Romains,
Paris, De Boccard, 1919, pp. 283 e passim.





301.  Cic., In Verr. A. I, 18, 56; A. II, 1, 10, 27.





302.  Dio. Cass., 43, 9.





303.  De Imperio Cn. Pomp., § 65.





304.  Cic., Pro Font., §§ 30 sgg. e 33 sgg.





305.  Joseph., B. J., I, 11, 2; Cfr. Person, L’administration
des provinces romaines sous la République, Paris,
1878, pp. 148, 167-69.





306.  Ciccotti, Il processo di Verre, 31-33; Person,
op. cit., 264 sgg.





307.  Cfr. Cic., In Verr. A. II, 3, 32, 75.





308.  Diod., 36, 3, 1-2; Cic., In Verr. A. II, 3, 32, 75.





309.  In Cic., De Orat., I, 225.





310.  Cic., De Prov. Cons., 12, 31.





311.  Ad Q. fr., I, 1, 10, 33.





312.  Liv., 45, 18, 4-5.





313.  C. Jullian, La Gaule romaine, IV (1913), 30 sgg.





314.  Cic., De rep., 3, 9, 16.





315.  Svet., Dom., 7; Mayr, op. cit., p. 46; Weise,
Beiträge zur Gesch. d. rom. Weinbaues in Gallien und an
der Mosel, Hamburg, 1901, pp. 3-5, 8.





316.  Mayr, op. cit., 49-50.





317.  Cfr. E. Belot, Hist. des chevaliers romains, Paris,
1873, II, 154 sgg.





318.  Cic., Ad fam., 13, 9, 3; 55, 1-2; 65.





319.  Ad fam., 5, 10, 1-2.










320.  Ad fam., 5, 10, 2.





321.  Person, op. cit., 144; cfr. Cic., Pro M. Font.,
5, 11 sgg.





322.  Cic., Ad Q. fr., I, 11, 32.





323.  Cfr. Tac., Ann., 15, 21.





324.  In Verr. A. I, 14, 41.





325.  Paus., 7, 16, 9; cfr. Marquardt, De l’organisation
financière des Romains, 242-43; Brandis, Achaia,
in Pauly-Wissowa, Realencyclopädie ecc., coll. 190-91,
194.





326.  Dittenberger, Sylloge Inscriptionum graecarum,
n. 300; Eph. Epigr., I, pp. 278 sgg.





327.  Paus., 7, 16, 9; cfr. Dittenberger, Sylloge ecc.,
242 (= C. I. G., 1543).





328.  Brandis, Achaia, in Pauly-Wissowa, Realencyclopädie,
I, col. 193.





329.  Marquardt, Organisation de l’Empire, I, 105 sgg.





330.  Marquardt, op. cit., I, 103; Person, op. cit.,
154 sgg.





331.  Tac., Ann., 15, 45.





332.  Cfr. Cic., Pro Balbo, 16, 35-36.





333.  Cfr. Marquardt, op. cit., I, 104 sgg. Si vegga per
altro ciò che fu fatto della libera Ambracia durante la
Terza macedonica (Liv., 38, 43, 3; 42, 67, 9), allorchè la
Grecia non era ancora divenuta provincia romana.





334.  Marquardt, op. cit., I, 105 sgg.





335.  Strab., 9, 1, 20.





336.  Marquardt, op. cit., I, 309 sgg.





337.  Idem, op. cit., I, 102.





338.  Cfr. l’esempio tipico di Chio (Fustel de Coulanges,
Mémoire sur l’Ile de Chio, pp 300 sgg., in Questions
historiques, Paris, 1893).





339.  Fustel de Coulanges, La cité ant., p. 457.





340.  Cic., In Verr. A. II, 1, 17, 44 sgg.; 18, 47-48;
5, 72, 184 sgg.; 48, 126 sgg. Cfr. Hertzberg, Die Gesch.
Griechenlands unter d. Herrschaft der Römer, Halle, 1866-75,
I, 422-23; Ciccotti, Il processo di Verre, Milano,
1896, 87 sgg.










341.  Cic., In Pis., 35, 86; 87; 90; Idem, Pro Sest.,
43: De prov. cons., 4, 6-7.





342.  Cic., Pro Sest., 43, 93 sgg. e In Pis., 40, 96;
cfr. De prov. cons., 2, 3-4 e In Pis., 17, 40.





343.  Cic., De prov. cons., 3, 5-6; 4, 6 sgg.; In Pis.,
40, 96.





344.  Cic., In Pis., 35, 86 e passim.





345.  Cic., De imperio Cn. Pompeii, 5, 13; Ad Att.,
5, 16, 2.





346.  Cic., Ad fam., 15, 1, 5. Circa la devastazione
delle città libere greche, cfr. eziandio Tac., Ann., 15, 45;
Juv., Sat., 8, vv. 98 sgg.





347.  App., Mithr., 28.





348.  Caes., De bello civ., 3, 4, 1.





349.  Caes., op. cit., 3, 4, 2 e passim.





350.  Caes., op. cit., 3, 103, 1.





351.  Caes., op. cit., 3, 4, 2.





352.  Cfr. l’Appendice alla monografia del Kornemann,
De civibus rom. in provinciis imp. consist., Berolini, 1891,
pp. 98 sgg. e tutto il volume di J. Hatzfeld, Les trafiquants
italiens dans l’Orient hellénique, Paris, 1919.





353.  Kornemann, op. cit., pp. 25 sgg.; Hatzfeld,
op. cit., 193 sgg.





354.  Cfr. J. G., XII, 2, 860 passim.





355.  Person, op. cit., 115-16.





356.  Ad Att., 6, 2, 9; 5, 21, 12; 6, 1, 5.





357.  Cfr. G. Ferrero, Grandeur et décadence de Rome
(trad. fr.), Paris, Plon-Nourrit, 1907, V, pp. 158 sgg.





358.  Tac., Ann., I, 76. Circa la situazione in genere
della Grecia nell’età di Roma repubblicana, cfr. eziandio
Hertzberg, op. cit., I, pp. 323-27, 334 sgg., 386 sgg.,
416 sgg.





359.  Su quanto segue cfr. Marquardt, Organ. pol. ecc.,
II, 52 sgg.; Id., Org. fin. ecc., 237 sgg.; Ciccotti, Il
processo di Verre, pp. 60 sgg. e il recentissimo citato volume
di J. Carcopino, La loi de Hiéron et les Romains.










360.  Cic., In Verr. A. II, 3, 7, 18.





361.  La difficoltà di fissare il numero delle colonie
greche di Sicilia proviene dallo stato lacunoso delle nostre
notizie circa la loro distruzione e le successive fondazioni.
Cfr. Pais, Alcune osservazioni sulla storia e sull’amministrazione
della Sicilia durante il dominio romano (estr.),
Palermo, 1888, pp. 108.





362.  È stato motivo di vivace discussione (cfr. Holm,
Storia della Sicilia, trad. it., III, p. 153, n. 33), se oggetto
della locazione fossero la terra o le sue imposte. La maggiore
difficoltà della seconda ipotesi, che noi abbiamo
implicitamente scartata, sta nel fatto, riconosciuto dai
suoi medesimi sostenitori (Holm, op. cit., III, 153), che
le città in parola non avrebbero soggiaciuto a condizioni
peggiori delle decumanae, mentre, quasi con certezza, erano
state conquistate con la forza (cfr. Pais, op. cit., p. 63).
Del resto, l’origine della questione ci sembra assai poco
legittima. Cicerone (In Verr. A. II, 3, 6, 13) parla
espressamente di locazione del territorio (is ager a censoribus
locari solet) e la restituzione del medesimo, cui
poco prima egli aveva accennato, può benissimo intendersi
come una vera e propria locazione, una delle tante
bizzarre sedicenti forme di restituzione, di cui Roma soleva
compiacersi.





363.  Marquardt, Org. fin., 239-40.





364.  Cic., In Verr. A. II, 3, 98, 227.





365.  Cfr. Carcopino, op. cit., 86 sgg.





366.  Idem, 106-07.





367.  Ciccotti, op. cit., 231. Del resto, nelle sue Verrine,
Cicerone era costretto a concludere: «Se poi volete
far credere che le mie accuse cadono su più di un pretore
e interessano più di una provincia, non io paventerò la
vostra difesa, ma mi dichiarerò patrocinatore di tutte
le province». (In Verr. A. II, 3, 93, 217; cfr. 89, 207).










368.  Cic., op. cit., A. II, 3, 63, 147.





369.  Id., op. cit., A. II, 3, 43, 102, 32; 75, 45, 106.





370.  Id., op. cit., A. II, 3, 10, 25.





371.  Cic., In Verr. A. II, 3, 29, 70.





372.  Id., op. cit., A. II, 3, 13, 33.





373.  Id., op. cit., A. II, 3, 21, 53-54; 23, 57; 56.





374.  Cic., In Verr. A. II, 3, 42, 99; 37, 84 sgg.;
42, 100.





375.  Cic., In Verr. A. II, 3, 73-77, 170-79.





376.  Person, op. cit., 178-79.





377.  Cic., In Verr. A. II, 3, 78, 181.





378.  Cic., In Verr. A. II, 3, 81, 189; cfr. Person,
op. cit., 179-81.





379.  Cic., In Verr. A. II, 3, 85, 196-97.





380.  In Verr. A. II, 2, 53, 131; 56, 139.





381.  Cagnat, Les impôts indirectes chez les Romains,
Paris, 1882 (trad. it. in Bibl. storia econ., vol. V), 81.





382.  Ciccotti, op. cit., 77-78.





383.  Id., op. cit., 65-66.





384.  Marquardt, Org. pol., II, 317.





385.  Circa l’ordinamento finanziario della Sicilia, cfr.
anche Holm, op. cit., III, 136 sgg.





386.  Liv., 25, 31, 11; cfr. Holm, op. cit., III, 105-6.





387.  Cfr. Holm, op. cit., III, 110.





388.  Liv., 24, 39, 1 sgg.





389.  Diod., 23, 9, 5.





390.  Person, op. cit., pp. 10-11; Marquardt, Org.
pol., II, 49.





391.  Ciccotti, op. cit., 66 sgg.





392.  Cic., In Verr. A. II, 2, 13, 32.





393.  Ciccotti, op. cit., pp. 75-76.





394.  Cic., In Verr. A. II, 2, 49, 122.





395.  Id., op. cit., A. II, 2, 50, 124.





396.  Id., op. cit., A. II, 2, 53, 131.





397.  Ciccotti, op. cit., 116-18; Holm, op. cit., III,
272 sgg.










398.  Cic., In Verr. A. II, 2, 13, 33.





399.  Cfr. Holm, op. cit., III, 153 sgg.; Ciccotti,
op. cit., 109 sgg.





400.  Cic., In Verr. A. II, 3, 51, 120.





401.  Ibid., A. II, 3, 49, 117; 53, 124.





402.  Ibid., A. II, 3, 18, 46, 47.





403.  Ibid., A. II, 3, 26, 66.





404.  Marquardt, Org. polit., II, 242.





405.  Hatzefeld, op. cit., 45 sgg., 101 sgg., 160 sgg.





406.  Val. Max., 9, 2, 3; Plut., Sulla, 24, 5.





407.  Cfr. Cic., Ad. Q. fr., 1, 14, 40; Fl. Joseph.,
A. J., 16, 2, 2.





408.  Plut., Lucull., 20, 4.





409.  Id., op. cit., 20, 1-2; cfr. App., Mithr., 63.





410.  Id., op. cit., 20, 2.





411.  Cfr. Cic., Pro Flacco, 12, 27 sgg.; 15, 34 sgg.;
18, 42 sgg.





412.  App., De bell. civ., 5, 5.





413.  Cfr. Ad fam., 13, 56, 1 sgg.; 65, 1 sgg. e passim;
Ad Att., II, 16, 4.





414.  Ad Q. fr., I, 1, 8-9, 25-26; 13-14, 39-40.





415.  Marquardt, op. cit., 1, 114.





416.  Cagnat, op. cit., 79-80.





417.  Höck, Kreta, Göttingen, 1823-29, III, 506 sgg.





418.  Strab., 10, 4, 9.





419.  Marquardt, Org. pol., II, 429.





420.  Noi troviamo infatti prelevata sui pascoli di
Cirene la nota imposta di scriptura (Marquardt, Org.
fin., 317).





421.  Rossberg, Quaestiones de rebus Cyrenarum prov.
rom., Frankebergae, 15.





422.  Marquardt, Org. fin., 243: pagava, cioè, non
la decima, ma un tributo fisso in danaro (stipendium).





423.  Solinus, 27, 48, ed. Mommsen (1895).





424.  Rossberg, op. cit., 17-19.





425.  Rossberg, op. cit., 52 sgg.










426.  Rossberg, loc. cit.





427.  Plut., Cato, 38, 1.





428.  Cic., Ad Att., 5, 21, 12.





429.  Id., op. cit., 6, 1, 6; 2, 8.





430.  Cfr. su Cipro, Engels, Kypros, Berlin, 1841, 1,
451 sgg.; Bardt, Der Zinswucher d. M. Brutus, Berlin,
1898 (progr.); Sternkopf, Der Zinswucher d. M. Brutus,
Dortmund, 1900 (progr.).





431.  App., Punic., 136.





432.  Tableau de l’Empire romain, Paris, 1876,
pp. 65-66.












CAPITOLO QUARTO.
FINIS GRAECIAE




Il mondo greco
in sui primi dell’êra volgare.



Finora, noi siamo venuti indagando le conseguenze
più dirette dei fatti o dei processi storici,
a cui, nella fatale decadenza della Grecia antica,
abbiamo assegnato una parte principale. Ma non
è dagli effetti isolati di ciascuno, sibbene dalle
molteplici, infinite, reciproche combinazioni, che
il lettore deve attendersi spiegata la fine del
Paese, di cui in queste pagine andiamo indagando
le cause dell’ultima ruina.




Il regime a schiavi poteva essere sollecitato
verso una rapida e benefica trasformazione; controbilanciati
da altre influenze, gli effetti perniciosi
dell’imperialismo e della guerra incessante
potevano diventare motivi di prosperità, materiale
e morale; il rivolgimento economico del mondo
antico poteva ispirare, agli Elleni della Grecia
classica, nuove audacie, ridestare le secolari, dormienti
energie della razza; fin la conquista straniera

poteva essere scossa o riparata. Ciascuna,
insomma, delle cause, che abbiamo successivamente
illustrate, poteva ritrovare, in sè o fuori
di sè, un limite alla propria azione demolitrice.
Ma questa doveva riescire completa ed insanabile,
allorquando, come di fatto avvenne, il pericolo
minacciò da tutte le parti, ed il popolo, che vi
soggiacque, ne vide gli effetti più semplici e più
immediati crescere di forza e di virulenza e suscitare
e propagare nuove, interminabili serie
di sciagure.




Quale adunque era la sorte, che tanto avverse
fortune avevano procurata alla Grecia, negli anni,
in cui, a forze unite, erano riescite a batterla in
breccia come muraglia crollante? Quali furono,
in una parola, le condizioni, morali e materiali,
del mondo ellenico nell’ultimo secolo, o giù di lì,
dell’êra cristiana, allorchè il processo di decadenza
della Grecia può dirsi consumato?




Volgevano i primi lustri dell’Impero, la battaglia
di Azio aveva segnato un termine all’orrore
delle guerre civili, e il geografo Strabone, reduce
da un mesto pellegrinaggio in molti dei
Paesi, che avevano costituito il vario e vasto impero
della civiltà ellenica, segnava sulle sue tavolette
cerate quei ricordi, coi quali egli doveva tramandarci
la più interessante illustrazione della
Grecia antica[433].




L’Epiro, un tempo fiorente di uomini e di prodotti
naturali, è adesso in massima parte deserto,

e fra i villaggi rompenti le distese dei ruderi degli
antichi centri cittadini, il silenzio pende fin
sull’oracolo di Dodona, come ogni altra cosa, già
spento. Deserte sono le montuose contrade fra la
Macedonia, la Tessaglia e l’Epiro[434]; deserta la
regione sacra dell’Olimpo, impero indisturbato
di bande di malfattori[435]; deserte l’Atamania e la
Dolopia[436]. L’Etolia e l’Acarnania sono traversate,
anzichè da uomini, da branchi fuggiaschi
di cavalli pascenti; e la gloriosa Ambracia, che
Pirro aveva fatta capitale del suo regno, e i centri
urbani limitrofi riescono a stento a formare
una sola città.[437]. Tra le città focesi, mietute
dalla sventura, la memoria di Delfo è testimonio
eloquente del precipitare delle umane grandezze[438].
In Beozia, Tanagra, Tespia, Tebe sopra
ogni altra, non sono più che borghi appena degni
di menzione[439]. Dalle macerie dei borghi e delle
antiche ridenti cittadine, l’Attica reca i segni dei
tempi mutati. Il Pireo è un villaggio sparso di
poche abitazioni[440] e visitato dagli stranieri solo
a motivo delle sue mirabili collezioni artistiche,
ma di cui è caso strano se qualche grande nave
egizia si accinge a turbare le acque. La Messenia — la
sempre infelice Messenia — non è più.
Quello, a cui la crudeltà di Sparta non era riuscita,
ha fatto il Destino onnipossente distruggitore
d’ogni cosa: «il Paese è ora in grandissima
parte abbandonato dagli uomini»[441]. Ma se Messene
piange, Lacedemone non ride. Delle cento

città della Laconia, ben settanta giacciono prostese
al suolo o deserte[442]. Buona parte dell’Argolide
e dell’Arcadia, già dall’oracolo celebrate
per la feconda popolazione — Orcomeno, Mantinea,
Menalo, Metidrio, Cafie, Cineta, le loro mura,
i loro templi — non sono più, al pari della
grande Megalopoli, che un grande deserto, sacro
agli armenti e alle ruine[443].




Quale il continente europeo, tali le isole e le,
un dì gloriose, metropoli asiatiche. Le antiche
città dell’Eubea sospirano invano la perduta grandezza[444].
Creta è perita sotto i colpi dei Cilici e
dei Romani[445]. Gli abitanti della piccola Giaro
non riescono tutti insieme a saldare il tributo
annuo pari a 150 lire[446]. I centri più famosi della
Ionia, vivono, scontando la memoria del loro passato[447].
La gloria di Chio, Clazomene, Smirne,
non è più[448]. Mileto è l’ombra di se stessa[449].
Peso, Astira, Pirra e con esse «non poche delle
antiche città eoliche» sono un mesto accorato ricordo
di giorni migliori[450]: il mare che le circonda
è un nido periglioso di corsari[451].




L’Occidente greco non è da più dell’Oriente.




Delle città della costa orientale della Sicilia,
quelle che un dì sorgevano fra Catania e Siracusa
perirono. Nasso e Megara Iblea non sono più[452].
Leontini col suo ubertoso territorio è una ruina;
fin la grande Siracusa è in massima parte deserta
e ha dovuto essere rinsanguata da una colonia
romana[453]. La costa meridionale, da Pachino al

Lilibeo, è coperta di ruine. Non più Camarina,
non Gela, non Selinunte[454] fermano lo sguardo
e l’ammirazione dei visitatori. A settentrione
Erice giace disabitata[455]; Imera e Terma sono
disparse; nell’interno le antiche cittadine sono
divenute ricoveri selvaggi di pastori; Eubea e
Callipoli sono spente[456].




Al pari della Sicilia greca, la Grecia italica è
una memoria storica. Cuma è quasi per intero distrutta[457];
in Campania, in Apulia, in Lucania,
nel Bruzio, tutto è caduto in mano di barbari[458].
Petelia e Turii sono sannitiche[459]. Temesa, bruzzia[460];
Ipponio romana[461]; Caulonia, Sibari e
Metaponto sono disparse[462]. Ma che dire delle
stesse Reggio, Taranto e Neapoli, le sole che
siano riuscite a salvare in parte la loro grecità?
L’una è vuota di abitanti[463]; le altre non serbano
dell’antica grandezza che la muta malinconia
dei segni esteriori[464].




Così ci racconta, con voce talora rotta dalla
commozione, il maggior geografo dell’età augustea.
Ma egli non è il solo. È tutta una folla di
voci di uomini che videro, e che udirono, che si
leva e muove alla nostra volta a discorrerci della
morte della Grecia. È Polibio, che, un secolo e
mezzo circa innanzi l’età di Augusto, scrive che
in Beozia non si vive più, non si amministrano
più nè le città nè la giustizia; ma gli uomini gavazzano
follemente, a guisa di morituri consapevoli,
bramosi di vuotare nervosamente in fretta

tutto il calice della vita che fugge[465]. È Cicerone
che, quarantacinque anni prima di Cristo, navigando
alla volta della Grecia disparsa, medita
sulla caducità delle umane sorti: «Colà un tempo
si levarono città floridissime; oggi tutte giacciono
dinanzi ai nostri occhi, abbattute e distrutte[466]».
Sono gli scrittori del primo secolo dell’Impero a
farci sapere che le isole dell’Egeo, un tempo superbe
di marmi, di verde, di profumi, sono ora rupi
solitarie, malinconici asili di relegati politici[467].
Sono i primi apostoli del Cristianesimo a informarci,
senza volerlo, che la loro religione, la
quale insegna che un giorno i felici di questo
mondo saranno umiliati, e gl’infelici, esaltati, in
nessun luogo, come nelle contrade dell’Ellade antica,
ha trovato sì fitta e bramosa schiera di fedeli[468].
È Pausania, che vive nella prima metà
del II secolo a. C., a ripeterci che la grande Tebe
non è più che un deserto e solo la Cadmea è abitata,
e ha usurpato il nome di quella che fu un
dì la metropoli della Beozia[469]; che la Focide
non ha che una sola cittadina, Elatea[470]. È, più
tardi ancora, Dione Crisostomo, l’ultimo oratore
dell’ellenismo, a discorrerci ripetutamente, con
voce accorata, della Tessaglia deserta, dell’Arcadia
spopolata[471], di Taranto, Metaponto, Crotone,
mute, solenni solitudini[472]; a descriverci
con arte squisita la spopolata e deserta Eubea del
suo tempo, di cui nessuno coltiva i campi, ove
non più la pastorizia scaccia l’agricoltura, ma gli

erranti pastori si convertono in nomadi e feroci
cacciatori; l’Eubea, l’isola dalle città morte, ove
le messi maturano entro la cerchia delle mura
gloriose; ove le statue degli Dei e degli eroi giacciono
seppellite fra le alte erbe, e branchi di bestiami
pascenti profanano i vetusti edifizi cittadini[473].
La Grecia fu un giorno; oggi «solo le
pietre e le ruine dei monumenti stanno a significare,
a quelli che sopravvissero, lo splendore e
la grandezza perduta»[474].



La decadenza morale.



Quali le condizioni morali?




Il divino spirito politico della Grecia classica
è scomparso. L’uomo divorzia dal cittadino; l’individuo,
dalla sua città e dallo Stato; la ricerca
degli isolati vantaggi personali prevale assolutamente
sulla cura pubblica. Ad Argo, dove le milizie
della Lega achea erano penetrate per liberarla
dalla schiavitù, dal sommo delle case i cittadini,
spettatori indifferenti di una lotta che
pure involgeva i loro più sacri interessi, applaudivano
o zittivano i combattenti, quasi, esclama
un antico[475], assistessero, in qualità di arbitri
e di distributori di premi, allo svolgersi dei ludi
Nemei!




Il centro del mondo non è più la nazione, la
città, ma il proprio individuo[476]. Rovesciando
ogni disposizione del più glorioso passato, l’individualismo

più gretto, più miope, più interessato,
si disfrena in tutti i campi della vita civile, e il
mondo ellenico si popola di quel tipo d’uomo,
«l’uomo del Guicciardini», di cui morrà la luminosa
Italia del Rinascimento, di cui moriva
ora la Grecia, e i cui spiriti fermentano tuttavia
così maligni nelle nostre vene di caduchi mortali
del secolo XX.




Quest’uomo carico di storia, di esperienza, di
dolori, di disillusioni, non ha più fedi, non più
sentimenti eroici, non più grandi passioni, anzi,
considera gli uni e le altre, come aberrazioni di
sciocchi, di volgari, di folli. Per lui, vivere è
solo «voltare tutte le cose divine ed umane, spirituali
e temporali, animate e inanimate, a beneficio
proprio....»[477]. Per lui conoscere il diretto
cammino non significa scomodarsi e muoversi per
imboccarlo. A suo avviso, si può pensare come si
vuole, ma la scienza della vita insegna che bisogna
operare solo come torna utile. Nessuno sforzo,
dunque, è da tentare pel bene comune, dacchè il
risultato non giova immediatamente a chi l’ha
iniziato, ed è quindi preferibile condursi in modo
da rendersi accetti ai potenti del giorno che passa.
Egualmente, agire secondo una nobile passione è
da matti; regola della vita, invece, l’intrigo,
l’astuzia, la simulazione a scopo personale. Così
in questo giro d’anni, matura in Grecia il tipo
vile, falso, miserando del graeculus, tramandatoci
da Cicerone[478], da Virgilio[479], da

Luciano[480]. Già in sullo scorcio del V secolo, l’occhio
linceo di Tucidide aveva come squarciato il velame
dell’avvenire e il suo stilo, duro, implacabile,
aveva scolpito nell’opera sempiterna, quello
che un giorno sarà il fosco quadro della decadenza
morale della Grecia: «Venne mutata arbitrariamente
l’usata significazione dei vocaboli....
La temerità fu definita valorosa abnegazione
verso i propri amici politici; la preveggenza, manifesta
pusillanimità; la moderazione, sotterfugio
di dappocaggine; la prudenza, codardia. La
violenza fu scambiata per virilità e la cautela e
la ponderazione sembrarono capziosi pretesti per
mutar consiglio. Coloro che si adiravano furon
tenuti quali persone degne di fede; i loro contraddittori,
quali uomini sospettabili. Chi era
fortunato nell’insidiare altrui, passava per uomo
prudente; prudentissimo chi riesciva a prevenire
le insidie degli altri. Chi cercava di tenersi lontano
da siffatti espedienti, era violatore dell’amicizia
e pauroso degli avversari. Si lodò, insomma,
chi preveniva altrui nell’ingiuria e chi vi trascinava
coloro che giammai altrimenti vi sarebbero
ricorsi. Ai legami del sangue furono preposti
quelli dell’omertà, perchè i complici erano maggiormente
disposti ad osare checchessia. Ed invero,
non si contraevano alleanze per conseguire
i vantaggi consentiti dalla legge, ma per consumare
la violazione delle medesime. Ciò che poi
le cementava e rendeva sacre non era il vincolo

della religione, ma quello della complicità. Se
taluno proponeva qualcosa di buono, gli avversari
vi assentivano, non per ispirito di generosità,
ma per potere in tal guisa esserne meglio
garantiti. Ciascuno preferiva poter vendicarsi
delle offese, che evitare di esserne colpiti. Se taluni
si riconciliavano, il giuramento teneva solo
fino al giorno in cui uno dei due riescisse a soverchiare
l’altro. Chè, se alla prima evenienza
sorprendeva l’avversario distratto, s’affrettava a
cogliere, dietro l’usbergo dell’amicizia, una vendetta
tanto più allegra quanto più fitta era l’ombra
che velava l’aggressione. Era il metodo più
sicuro e, inoltre, poichè si vinceva con la frode,
quello che maggiori titoli recava al premio dell’accortezza.....».




«Lo scrupolo e la religione vennero banditi
dai rapporti sociali e in loro vece sottentrarono i
volgari lenocinî del primo leguleio che dava lustra
di onestà ai propri invidiati misfatti.... La
schiettezza, compagna indissolubile della nobiltà
dell’animo, perì soffocata, tra il cachinno universale.
Nè a rappacificare gli animi valse autorità
di parola, o religione di giuramento. Gli individui
dubbiosi, di tutto e di tutti, erano più disposti a
ricercare come difendersi dai possibili pericoli, che
a fidare in alcuno. E si videro i dappoco cogliere
molte volte il frutto della vittoria, perchè, senza
fiducia nelle proprie risorse e timorosi dell’oculatezza
della parola, dell’ingegno altrui, dando per

primi mano alle insidie, audacemente correvano
verso ogni scelleraggine. Gli altri, invece, fidando
di essere in tempo a prevenirne le trame, sicuri
che non occorreva agire malamente, là dove bastava
far uso di abilità, inermi, perivano, facili
vittime degli avversari....»[481].




Il quadro è perfetto e completo; Polibio e Cicerone
non avranno che ad aggiungervi solo qualche
tocco. «Prestate», dirà il primo dei Greci del
tempo suo, «un talento»; fate fare dieci copie;
apponete altrettanti sigilli; invocate il doppio
di testimoni; voi non riavrete egualmente il vostro
denaro....»[482]. E Cicerone: I Greci non
hanno mai fatto alcun conto della correttezza e
della buona fede.... Non è proverbio tutto loro:
«Testimonia in mio favore, chè non mancherò di
ricambiartene....»? «Essi considerano il giuramento
come una celia; la testimonianza, un puro
gioco; la vostra stima, men che nulla; essi cercano
e trovano lode, credito, approvazione solo
nella menzogna impudente....». Essi non si sono
mai fatti scrupolo di falsificare alla leggera documenti
privati e pubblici....[483]. La grande Grecia
è finita per sempre; sopravvive il greco rigattiere
volgare, falso ed astuto, vanesio e pusillanime,
pieghevole come servo, umile come parassita,
pericoloso come aspide, che Roma disprezzerà
e subirà insieme.




Dalla povertà dello Stato e dei privati, dal decadere
del livello morale, dalla svogliata partecipazione

ai pubblici negozi ed al loro controllo[484],
aveva, d’altra parte, origine quella trista incapacità
della vita pubblica, i cui effetti dovevano rivelarsi
così disastrosi nei secoli che furono contemporanei
agli ultimi secoli della Repubblica e
ai primi dell’Impero romano.




Già fin dallo scorcio del quarto secolo a. C. era
salita in voga quella spensierata e ignominiosa
consuetudine di profondere le pubbliche entrate e
il pubblico decoro in onorificenze agli inetti, agli
indegni[485], ai dominatori, che con deplorevole
eufemismo venivano chiamati Salvatori. A Demetrio
Falereo, nella sola Atene, furono erette trecentosessanta
statue a piedi, a cavallo o sul
carro[486]; le testimonianze di riconoscenza agli
imperatori romani furono abbassate al livello
della più umiliante adulazione[487], e lo stesso
Nerone, prima del suo decreto di affrancamento
dell’Ellade, fu colmato di onori inauditi: ambascerie
universali, concorsi musici, serti di vittoria,
sospensione di giuochi pubblici, perfino di
quelli, giammai — anche a motivo di guerra — rimandati,
suppliche per debutti, cerimonie pagate
dagli Elleni in moneta sonante di danaro e
di dignità[488].




Già fin dal tempo di Demostene, nella libera
Atene, la corruzione nell’amministrazione delle
finanze era tale, che, mentre nelle casse mancava
il danaro occorrente a far marciare l’esercito per
un sol giorno, singoli individui speculavano sui

dolori della nazione, e i generali, smarrito ogni
senso di responsabilità, scialacquavano fra orge
insane, il danaro destinato alla difesa della Patria[489].
Di peggio avvenne più tardi. I magistrati
credettero di amministrare con sapienza, dispensando
fra i poveri il denaro pubblico[490]. Il diritto
di cittadinanza, gli uffici pubblici, i sacerdozi,
le onorificenze, cominciarono a vendersi per
prezzo[491]. Tutte le città ne facevano un vero e
proprio traffico fraudolento. Le magistrature si
conferivano, non già a seconda del merito, ma in
proporzione dell’altezza dei redditi e della munificenza
dei candidati[492]. Ciò non ostante, gli erarî
pubblici erano tormentati da continue strettezze[493],
chè le sole spese per monumenti onorarî
verso i governatori, gl’imperatori, i senatori romani,
o per le così dette ambascerie di fedeltà,
erano divenute il cancro roditore delle pubbliche
finanze. Bisanzio era, come da spesa ordinaria,
gravata da più di 3.000 lire annue per una periodica
deputazione augurale agl’imperatori; da più
di 800, per un’altra al governatore della Misia,
e a tali ignobili scopi nessuna delle province
dell’impero stanziava somme sì cospicue, come la
più misera di tutte, la Grecia[494].




Per tal guisa, se il regime della tutela uccideva
la Grecia, il mantenimento o la ripresa dell’antica
autonomia comunale si convertiva da un
giorno all’altro in un novello motivo di rovina.
Così, allorquando, nel 196, Tito Quinzio Flaminio

dichiarò i Greci nuovamente liberi, l’esperimento
d’improvvisa libertà, si rivelò tosto perniciosissimo.
E quando Nerone, due secoli dopo, sciolse
gli Elleni dall’ordinamento provinciale romano,
scoppiarono in Grecia tali disordini, da costringere,
di lì a poco, Vespasiano, non solo a restaurare
l’antico regime, ma a ridurre a provincia
anche parecchi territori i quali avevano continuato
a serbare una lustra di indipendenza[495].
I Greci, opinava il saggio imperatore, avevano
irrimediabilmente disimparato a vivere da liberi!



La decadenza intellettuale.



Con l’onestà dei rapporti sociali, con la capacità
a gerire la pubblica amministrazione, decadeva,
e si riduceva progressivamente, il valore
e la profondità della cultura sociale.




Perchè l’arte fiorisca possente e rigogliosa, è
necessario che, insieme con l’anima dell’artista,
vibri l’anima del suo popolo; che l’artista non
sia un mero virtuoso, ma l’interpetre di grandi
sentimenti. Fa d’uopo che l’arte, in luogo di soffocare
in angusti cenacoli, in accademie sterili
e silenziose, viva all’aperto, tragga alimento da
tutte le correnti della vita; che gli artisti, infine,
siano in grado di rinnovare ogni giorno le proprie
ispirazioni al gran fonte battesimale della vita.




Tutte queste possibilità erano disparse nella

Grecia dei secc. III-I a. C., come spariranno
nell’Italia dei secc. XVI-XVIII, sì che la meravigliosa
letteratura greca dell’età classica diventa
oramai un ricordo, doloroso e vano, del passato.
Inoltre l’arte, che noi ricordiamo col nome di ellenica,
aveva avuto delle sue esigenze speciali. La
grande arte dei secc. VIII-V a. C. rivestiva un
carattere pubblico; supponeva, quindi, un regime
felice, prosperità nell’erario, serenità nella cittadinanza,
agio di amare e gustare il bello, per desiderarlo,
per rappresentarlo, per considerarne la
celebrazione quale pubblico debito d’onore[496].
Tale era stata l’arte greca, che s’era incarnata
nelle divine rapsodie epiche, nei carmi corali, nella
lirica pugnace di Tirteo e di Solone, zampillante
dal seno stesso della vita; tale la grande arte
drammatica di Eschilo e di Euripide, che aveva
rispecchiato, e maravigliosamente idealizzato,
l’infinita varietà dei tipi e delle forme spirituali
umane. Tali erano state l’antica architettura e la
scultura, incapaci di svolgersi isolatamente, senza
gli aiuti che le derivavano dalla Città, senza una
mano superiore che le guidasse dall’alto a unità
di scopo[497]. Tale la storiografia: non ricerca
erudita, pretenziosa o sofistica, di particolari
morti, ma vivente lezione civile ai futuri; tale la
filosofia, che attingeva dalla vita i suoi problemi e
per la vita li discuteva, tentava risolverli; tale,
persino, l’eloquenza, portato, non sapremmo decidere,
se più dell’eccellenza dell’oratore che la

diceva o dell’immensa, agitata, vibrante moltitudine,
che l’ascoltava, e ch’era anche il suo critico,
il suo censore, il suo ammiratore, il tempratore
del suo gusto e della sua parola[498].




Ora tanta fiorita intellettuale è, ogni giorno
un poco, spezzata dalla bufera incessante delle
sventure. Man mano che si vuotava di uomini,
di forze, di virtù civili, la Grecia si vuotava di
poeti, di artisti, di oratori. Al disparire della
serenità, della nobiltà, della profondità degli spiriti,
l’arte, la filosofia, la scienza si ritraggono
nel silenzio dei gabinetti dei loro pallidi coltivatori.
La drammatica e la plastica perdono il
maggiore dei campi di rappresentazione: la vita
pubblica; i lirici non cantano, od i loro versetti
servono solo ad infiorare le antologie; la storia
smarrisce l’antica funzione, nazionale e sociale;
l’oratoria precipita a retorica; fioritura maligna
e devastatrice, invade la casistica, e le masse popolari,
tornate grossolane e ignoranti, si avviano
per quella china, che le condurrà all’ardore dei
circhi od al bizantinismo.




«L’ignoranza e la colpa», aveva scritto l’autore
de La repubblica ateniese, «sono figlie primogenite
della povertà»[499], e l’Alessandro o Lo spacciatore
di prodigi di Luciano esibisce, in quadro
efficacissimo, il progrediente dilagare della superstizione.
La cristallina chiarità della vita e della
coltura ellenica si macola e adombra dei culti più

triviali, dei pregiudizi orientali più sciocchi. La
fede nella magia e nel miracolo invade gli spiriti
e regola gli atti più insignificanti della vita.
Tutto imputridisce, anche l’incorruttibile, e,
mentre il silenzio della storia protende la sua ombra
a velarne pudibondo la scena, Dione Crisostomo
recita sul baratro di tanta ruina l’epicedio
dalla nazione disfatta[500]: «Un tempo molti primeggiarono
in Grecia: voi, o Rodii, gli Ateniesi,
quei di Sparta, quei di Tebe, per breve ora i Corinzi,
in età più remota gli Argivi. Adesso tanta
gloria è disparsa. Gli uni sono periti interamente;
gli altri si governano..., disonorando la gloria
conseguita, e ritenendosi felici di non trovare
ostacoli nel delinquere». «Solo voi, o Rodii, restate,
e solo per voi è possibile pensare che non
tutto ciò che fu greco è morto o divenuto del tutto
degno di dileggio. Quanto agli altri, si può dire
in verità che il nome di Greci è ormai più disprezzabile
di quello di Frigi o di Traci.... Tutta la
loro gloria perì, e tutte le cose loro sono corrotte
vergognosamente, miserabilmente. A guardare
l’opera degli uomini di oggi, nessuno potrebbe
argomentare lo splendore del tempo che fu. Le
pietre e le ruine dichiarano meglio la grandezza e
l’antica gloria. Quelli che ora abitano in Grecia,
e in essa si governano, non si direbbero neanche
discendenti di avi Misii. Meno lugubre è la sorte
delle città distrutte al paragone delle altre. Di

quelle resta integra la memoria..... e la fama delle
belle imprese d’un tempo non è stata macchiata.
Meglio bruciare i cadaveri che lasciarli imputridire!...».




Note al capitolo quarto.



433.  Circa la cronologia dell’opera di Strabone,
cfr. E. Pais, Straboniana, in Riv. di filologia e d’istruz. classica
(1887), XV, pp. 216 sgg. D’altro canto, la presenza del
geografo greco in parecchie delle regioni elleniche sopra
descritte (cfr. Strab., 2, 5, 11) non è negata neanche
dai più scettici critici moderni; cfr. Pais, op. cit.,
pp. 116, 117, 163, e M. Dubois, La géographie de Strabon,
Paris, Imprimerie nationale, 1891, pp. 71 sgg.





434.  Strab., 7, 7, 3; 9.





435.  Id., 12, 8, 8-9.





436.  Id., 9, 4, 17; cfr. Paus., 10, 8, 2.





437.  Id., 7, 7, 6, 10, 2, 3; 23.





438.  Id., 9, 3, 4; 8.





439.  Id., 9, 2, 5.





440.  Id., 9, 1, 15.





441.  Id., 8, 4, 11.





442.  Loc. cit.





443.  Id., 8, 8, 1-2. Per quel che riguarda Mantinea,
si è creduto di poter smentire questo passo con gli altri
di Pausania, 8, 9, 3; 46, 1. Non si è badato che Strabone,
dopo avere enumerato i luoghi più celebri dell’Arcadia,
aggiunge testualmente: «o più non esistono o ne rimane
appena qualche traccia»: nulla di diverso di quanto è
lecito indurre da Pausania. Il fatto, poi, che di talune di
codeste città, da Strabone considerate distrutte, si abbia
più tardi notizia (cfr. E. Kuhn, Die städtische u.
bürgerliche Verassung d. rom. Reichs ecc., Leipzig, 1865, II, pp. 76 sgg.) è di assai scarso peso. Sopravvisse talora
il nome del luogo, ma non l’importanza della città;
talora la denominazione venne spostata da luogo a luogo;
tal’altra, infine, la cittadina distrutta e scomparsa fu,
più tardi, ricostruita e riabilitata.










444.  Strab., 10, 1, 10.





445.  Id., 10, 4, 9.





446.  Id., 10, 5, 3.





447.  Id., 14, 1, 9.





448.  Id., 14, 1, 35-37. Di Chio: «Un giorno i Chii furono
una grande potenza navale e aspirarono all’impero
dei mari»; di Clazomene: «Dopo Ipocremno è Chitrio,
ove un tempo fu Clazomene....»; di Smirne: «Dolabella....
distrusse gran parte della città....».





449.  Id., 14, 1, 7.





450.  Id., 13, 1, 19; 23, 2, 4.





451.  Id., 14, 1, 7; 32.





452.  Strab., 6, 2, 2.





453.  Id., 6, 2, 4.





454.  Id., 6, 2, 5; 6.





455.  Id., 6, 2, 6; cfr. Mommsen, in C. I. L., X,
pp. 746-47.





456.  Id., 6, 2, 6. Strabone dovette percorrere e visitare
la Sicilia; cfr. Dubois, op. cit., pp. 84, 85, 153 sgg.





457.  Id., 5, 4, 4; cfr. Vell. Pat., 1, 4, 2; Juven.,
Sat., 1, 3, v. 2.





458.  Strab., 5, 1, 2.





459.  Id., 6, 1, 3; 13.





460.  Id., 6, 1, 5.





461.  Loc. cit.





462.  Id., 6, 1, 10; 13; cfr. Paus., 6, 19, 11.





463.  Id., 6, 1, 6.





464.  Id., 6, 3, 1; cfr. Vell. Pat., 1, 4, 2.





465.  Pol., 20, 6 (= Geogr. Gr. minores, I, 103, ed.
Didot.).





466.  Ad fam., 4, 5.










467.  Senec., Ad Helviam. matr., 6, 4; Tac., Ann.,
3, 68; 69; 4, 13; 21; 30.





468.  Cfr. Act. Apostol., 13, 14, 16, 17, 18, 20; Apocalyps.,
I, 4; 9: 11; I Petr., I, 1; le Epistole di Paolo;
cfr. A. Harnack, Missione e propagazione del Cristianesimo
(trad. it.), Torino, Bocca, 1906, pp. 421 sgg.





469.  8, 33, 1; 9, 7, 4-5.





470.  10, 34.





471.  Orat., XXXIII, p. 461 (vol. II, p. 11, ed.
Reiske).





472.  Orat., XXXIII, p. 401 (vol. II, p. 12, ed.
Reiske).





473.  Orat., VII, pp. 105-6 (vol. I, pp. 232-33, ed.
Reiske).





474.  Orat., XXXI, p. 358 (vol. I, p. 650, ed. Reiske);
Strab., 7, 7, 3.





475.  Plut., Arat., 27, 1.





476.  Cfr. J. Kärst, Gesch. d. hellenistischen Zeitalters,
Leipzig u. Berlin, 1909, II, 85 sgg., 305 sgg.





477.  È la frase magistrale, in cui F. De Sanctis
(L’uomo del Guicciardini, in Saggi critici, Milano, Treves,
1914, III, p. 42) riassume la filosofia pratica dell’uomo
della Rinascenza in Italia, descrittoci dal Guicciardini.





478.  Pro Flacco, 4, 9 sgg.





479.  Aeneis, 2, vv. 57 sgg.





480.  Cfr. il dialogo Del parassita.





481.  Thuc., 3, 32, 4 sgg. Com’è noto, è questo uno dei
più difficili passi tucididei. Per la interpretazione ho seguito,
dove ho potuto, Dion. Hal., De Thucyd. ecc., 29 sgg.





482.  6, 56, 13.





483.  Pro Flacco, 4, 9-10; 5, 12; 9, 20.





484.  Pol., 20, 4, 1 sgg.; 6, sgg. Tale era, del resto,
il costante rimprovero di Demostene (In Philipp., I, 7
passim) ai propri contemporanei, tanto migliori dei contemporanei
di Polibio.










485.  Demost., XIII (De rep. ordin.), 20, 21; XXIII
(In Aristocr.), 118, 130, 141 sgg. 202-03.





486.  Diog. Laërt., 5, 75.





487.  Cfr. C. I. G., 478, 1300, 1323; Paus., I, 40,
2; II, 8, 1; III, 22, 7; V, 20, 5; VI, 19, 7; 25, 1; X, 8, 4.





488.  Svet., Nero, 22.





489.  Cfr. Demost., XIII (De rep. ord.), 30 passim; III
(Olynth. III) 29; XXIII (In Aristocr.), 209; Isocr.,
De pace, 124 sgg.; Aeschin., De mala legat., 71; 161;
cfr. Böckh, op. cit., 1, 362-64.





490.  Pol., 20, 6, 3.





491.  Mommsen, Province romane ecc. 256.





492.  Id., op. cit., 267-68; Pol., 20, 6, 2-3; cfr. Demost.,
XIII (De rep. ord.), 24.





493.  Mommsen, op. cit., 256.





494.  Id., op. cit., 267-68.





495.  Svet., Vespas., 8.





496.  E. Curtius, Griech. Geschichte, Berlin, 1878-81,
III, 526, 532.





497.  Id., op. cit., II, 213.





498.  Sul valore della partecipazione del pubblico
all’arte ateniese, cfr. E. Ciccotti, Le retribuzioni delle
fruizioni pubbliche civili nell’antica Atene (in Rendic. del
R. Ist. Lombardo di sc. e lett., Serie II, 30, 1893,
pp. 265 sgg.), riprodotte in Bibl. st. econ., vol. I, 2, App. II,
pp. 544 sgg.; Grote, op. cit., VII, pp. 389-95.





499.  1, 5.





500.  Orat., XXXI, pp. 358 (vol. I, pp. 648-49, ed.
Reiske).












INDICE ANALITICO-ALFABETICO



Acaia, 77, 149, 183, 184, 185;
(Grecia), II, 136, 142, 146,
148.




Acarnania, 181, 193; II, 67,
185.




Achei. V. Confederazione.




Aden, II, 131.




Afamioti, 77.




Africa, romana, 28; settentrionale:
prodotti, II, 103; città,
92, 104; commercio con Roma,
II, 111; strade, II, 112;
mercati, II, 112.




Agatocle, 169; II, 62.




Agesilao, 163; II, 55.




Agide I, 97; II, 55.




Agide IV, 85, 103.




Agricoltura, e schiavitù, 11; assenteismo
dei proprietarii, 16;
produzione dei cereali, 17, 22
sgg.; lavori agricoli, 18, 21;
macchinario, 19 sgg.; concimazioni,
20-21, 53, nn. 53
e 60; secondo Senofonte, 21;
produzione del suolo in Sicilia,
22; in Grecia, 22-23;
In Italia e altrove, 17, 23-24;
nel mondo antico e nel
moderno, 24; il maggese nel
mondo antico, 24; e la servitù
della gleba, 91, 101-02;
e la guerra, II, 12 sgg.; sua
importanza nell’evo antico,
II, 15; nell’Attica, II, 16,
17; prodotti dell’Egitto ellenistico,
II, 96; nell’Egitto antico,
II, 96 sgg.; crisi agricola
nella Grecia ellenistica,
II, 109-10; nell’Italia dei
secc. II-I a. C., II, 121; V. Cereali;
Latifondo; Proprietà.




Agrigento, 29, 170; II, 161, 162.




Agyrrium, II, 164.




Aixonei, 215-16.




Alcibiade, (cliente di Lisia), 38;
(discepolo di Socrate), 102,
136, 143, 172.




Alessandria, importanza commerciale,
II, 93-94, 95; e
Roma, II, 99; linea di A.,
II, 105-06.




Alessandro (Magno), VIII, 176;
rinnova la Confederazione
greco-macedone, 178-79; distrugge
Tebe, 164, 179; e
Atene, 179; violazioni dei
patti della Dieta di Corinto,
186-190; in Oriente, II, 4; e
gli esuli greci, II, 64; invasione
nell’Asia Minore, II,
66; conquista dell’Oriente, II,
90-91, 95; colonizzazione, II,
91.




Aliarto, 161.




Alicarnasso, II, 168.




Ambracia, 178, 184, 186, 192.









Ambracia, II, 176, n. 42.




America (del nord), colonie a
schiavi, 31; riduzione della
mezzadria, 110, n. 32; confederazione,
161.




Amicle, 163.




Andro, 143.




Anfipoli (battaglia), II, 30, 32.




Antalcida, Pace di A. (a. 387),
125, 156-57, 162; II, 40, 57.




Antigonidi, IX.




Antigono, Gonata, 182, 191;
Dosone, 183, 194.




Antiochia, II, 91, 93.




Antipatro, e Atene, 180, 190; e
il Peloponneso, 180.




Antonio (Flamma), II, 171.




Antonio (C. Ibrida), II, 142, 171.




Antonio (M.), II, 5, 123, 124.




Apollonia, 77, 186; II, 131, 144.




Apronio, II, 154, 156.




Apulia, II, 187.




Arabia, II, 92, 94, 101, 105,
111.




Arcadia, 36, 149, 173, 179, 182,
192, 193; II, 62, 186, 187.




Archidamo, 151; II, 55.




Argo, 149, 157, 173, 183, 192,
193; II, 3, 189.




Argolide, 5, 36, 77, 149, 184,
193; II, 109, 186.




Aristide, 126; II, 11, 37.




Aristocrazia (L’), in Grecia,
47 sgg.




Aristofane, 39, 141; II, 71 sgg.




Aristotele, 25, 41, 49, 51, 52,
96, 104, 116, 119; II, 59.




Arles, II, 102, 131.




Armata, ateniese, II, 28.




Arte (L’), e la vita sociale, II,
196 sgg.




Arverni, II, 67.




Asia (Minore), 29, 125; emigrazione
nell’Asia M., 46, 177;
colonie greche, II, 2, 19, 142;
loro decadenza, II, 66; città
ellenistiche, II, 91-92; nel periodo
ellenistico, II, 108; importanza
economica, II, 115,
n. 20; gli Italici nell’A. M.,
II, 165-66; guerre, II, 166;
e Sulla, II, 166-67; e Flacco
(63 a. C.), II, 167; e Bruto e
Cassio, II, 167; e Antonio,
II, 167; e Q. Cicerone, II,
168; imposte, II, 166, 169;
città ellenistiche, II, 91-92,
94; e il commercio greco, II,
112; strade, II, 112; Italici,
II, 145.




Aspledone, 173.




Astira, II, 186.




Atamania, II, 185.




Atene, officine e schiavi, 7, 36;
II, 22; meteci, II, 50; lavori
pubblici, 8; banche, 9; Prima
Confederazione ateniese, VIII,
126 sgg.; tributo degli alleati,
129-30, 131-32; II, 31 sgg.;
la  «decima» di Bisanzio,
132-33; condizioni degli alleati,
130-31, 134 sgg., 138
sgg., 140, 141-42; II, 34,
36-38; Terza (così detta, Seconda)
Confederazione, 125
sgg., 144; II, 32; imperialismo,
124 sgg.; cleruchie,
142 sgg.; e Sparta, 153-55; e
Tebe, 168; e Alessandro Magno,
179; e Antipatro, 180,
190; nel 311 a. C., 182; dopo
la Guerra di Cremonide (266-63
a. C.), 183; insorge contro
la Macedonia, 192, 194; alleanza
con Sparta (266 a. C.),
195; nella Guerra di Cremonide,
195-96; sforzi militari
di Atene, II, 9-10; legislazione
sui cereali, II, 16-17; importazioni,
II, 18-19; importanza

commerciale, II, 18 sgg.,
21, n. 44; esercito, II, 26 sgg.;
armata, II, 28; entrate, II,
30, 31 sgg.; imposte doganali,
131-32; II, 33-34; altre imposte,
II, 34, 39; «Le entrate
ateniesi»: concetti, II, 19-20,
35-36, 70-71, 90; eisphorà, II,
37 sgg., 40 sgg.; Simmorie,
II, 40; la ricchezza ateniese,
II, 40, 46 sgg.; proeisphorà,
11, 41-42; Trierarchia, II, 42
sgg., 46-47; epidóseis, II, 44-46;
decadenza, 145 sgg., II, 48
sgg.; diminuzione della popolazione,
II, 51 sgg.; sovrappopolazione,
II, 52 sgg.; e la Persia,
II, 2; guerre, II, 3 sgg.;
lotte civili, II, 63; mutamento
di indirizzo politico nel IV secolo
a. C., II, 89-90; nel periodo
ellenistico e romano, II,
107-08, 112; e Sulla, II, 123;
nelle guerre civili romane, II,
123; «città libera», II, 139;
mutamenti costituzionali nella
Grecia romana, II, 140; statue
a Demetrio Falerno, II,
194; V. Attica.




Attica, popolazione e superficie,
5; le miniere del Laurium,
8, 34-35; II, 109; lavori pubblici,
8; produzione del suolo,
23; la proprietà immobiliare,
29-31; crisi agraria innanzi il
VI sec. a. C., 94; Geomoroi, 96;
servi della gleba, 77, 79, 182;
Demetrio Poliorcete in A.,
193; nella Guerra di Cremonide,
195; popolazione, II, 9;
inurbamento della popolazione,
II, 11, 14-16; pastorizia,
II, 11; agricoltura, II,
12, 13, 109; produzione in
cereali, II, 16; schiavi, II,
84, n. 166; invasa da Archidamo
(431 a. C.), II, 55;
e Sulla, II, 123; decadenza,
II, 185; V. Atene.




Aulide, 173.




Azio, (battaglia), II, 184.







Bacchilide, II, 71-72.




Banche (Le), e gli schiavi, 9.




Batira, II, 93.




Beozia, superficie e popolazione,
5; schiavi, 6; e l’imperialismo
ateniese, 161; confederazione,
160-61, 178; cittadine,
161, 173; nel 272 a. C.,
182; guerre e conseguenze,
II, 54-55; popolazione, II, 55;
esuli, II, 62; e Pompeo, II,
123; agro pubblico romano,
II, 137; decadenza, II, 186,
187; V. Tebe, Orcomeno, Tisbe,
Tespia, e le singole cittadine.




Bezier (Colonia Julia Septimanorum
Baeterrae), II, 131.




Bisanzio, 124, 126; II, 2, 16,
32; II, 144, 196.




Bitinia, provincia romana, II,
169.




Blocco commerciale, II, 22-23.




Bologna, II, 102.




Bordeaux, II, 102.




Brasida, 151.




Brindisi, II, 131.




Britannia, prodotti, II, 104;
strade, II, 112.




Bruto. V. Giunio.




Bruzzi, II, 67.




Bruzzio, II, 187.




Buleuti, ateniesi, 116; beotici,
161.







Cadmea, 178; II, 188.




Caesarea, II, 104.




Cafi, 194.




Cafie, II, 186.









Calcedonia, 125.




Calcidica, 126, 175, 178, 173;
II, 2, 3, 32.




Caldea, II, 92.




Callia, 34.




Callicirii, 89-90, 170.




Callicrate, 35.




Callipoli, II, 187.




Calpurnio (L. Pisone), II, 143.




Caltagirone, 170.




Camarina, 170; II, 187.




Campania, II, 187.




Caria, II, 19, 32, 168.




Carpato, 125.




Cartagine, 144, 147, 171; II,
2, 3, 4, 19, 101, 120, 173.




Cartagine (Nuova), II, 104.




Cassandro, 182, 191.




Cassio, II, 127, 135, 145.




Catania, 170.




Catone, 14, 18, 21.




Caulonia, II, 187.




Cause storiche, XVII-XVIII.




Cavalieri, ateniesi, II, 17; romani,
II, 121.




Centesima, II, 33, 39.




Cereali, produzione in Sicilia,
22; in Grecia, 23; in Italia
e in altri Paesi europei, 23-24;
nel mondo antico e in quello
moderno, 24; nell’Attica, II,
16; importazione nell’Attica,
II, 16; centri di esportazione,
II, 17; in Egitto, II,
96; nell’Africa nord, II, 103;
in Britannia, II, 104.




Cesare. V. Giulio.




Cesio (Cordo), II, 171.




Cheronea (battaglia di) (a. 338
a. C.), 178.




Chersoneso (tracico), 126, 143;
II, 3, 32.




Chio, 77, 127, 179; II, 62, 176,
n. 42, 186.




Cicerone. V. Tullio.




Cicladi, 5; II, 123.




Cilicia, II, 125, 142, 172, 186.




Cina, II, 94, 100, 101; V. Serica.




Cineta, II, 186.




Cinquantesima, II, 21, 33, 39.




Cinuria, 149.




Cipro, 147; II, 18, 19, 145, 172.




Cirenaica, II, 169; in eredità a
Roma, II, 170; provincia stipendiaria,
II, 170; prodotti,
II, 180; sotto il governo romano,
II, 171; porti, II, 94;
e Alessandria, II, 95; decadenza,
II, 170-71.




Cirta, II, 104.




Citera, 125.




Città libere, II, 139-41, 144,
149, 169.




Cittadinanza, perdita della c.,
93, 95; e diritto di proprietà,
93, 95-96.




Cizico, II, 30.




Claroti, 77.




Clazomene, II, 186.




Cleomene, 103, 191.




Cleone, 134.




Cleopatra, II, 171.




Cleruchie, 142 sgg.; II, 52-53.




Cnido (battaglia di), 156.




Cnosso, II, 170.




Codex iustinianaeus, e il colonato,
213.




Colonia parziaria, 211, 214.




Colonie, 45, 143, 170; II, 2;
V. Cleruchie.




Colono, 211 sgg.




Columella, e il trattamento degli
schiavi, 14; e il lavoro servile,
15; e la produzione dei cereali
in Italia, 17, e n. 40;
e i lavori agricoli, 18; e il
fitto agrario, 78.




Commercio, e gli schiavi, 8-9;
libertà di c., 189; il c. greco
e i Macedoni, 189-90; e la

guerra, II, 16 sgg.; ateniese,
II, 17, 18, 21; proibizioni
commerciali, II, 22; blocco,
II, 22-23; nel mondo antico,
II, 23-24; nell’Oriente ellenistico,
II, 97; nell’Egitto
ellenistico, II, 93 sgg.; nella
Grecia ellenistica, II, 111-12;
nell’Italia romana, II, 121.




Confederazione, Confederazioni
minori in Grecia, 172-73; arcadica,
173, 179; achea, 173,
174-75, 179, 188, 192, 194; II,
55; dei secc. III-II a. C., 174-75;
tessalica, epirotica, focese,
calcidica, etolica, 175; II, 4;
greco-macedone, 177 sgg., 178-79,
183-84; le C. greche disciolte,
II, 138; V. Atene;
Sparta; Tebe; Siracusa.




Conone, 34, 156.




Coo, II, 108.




Copto, II, 94.




Corcira, 5; guerra corcirese-corinzia,
II, 2, 36; II, 63, 123.




Corinto, 5, 157, 178; Dieta di C.
(338 a. C.), 177, 178, 181, 182,
183, 184, 185; guerre, 2,
3, 65; distruzione, II, 4;
guerre civili, II, 62; primo
emporio commerciale dell’Egeo,
II, 66; decadenza, II,
68; nel periodo ellenistico e
romano, II, 108; distrutta,
II, 120.




Corinzia, 77, 149; II, 137.




Corinzii, 150; II, 55.




Cornelio (P. Scipione Emiliano),
II, 120.




Coronea, 161.




Corporazioni, industriali, II, 116,
n. 29.




Cratete, 25.




Cremona, II, 102.




Cremonide, 183, 194; V. Guerra
di Cremonide.




Creta, 77, 194; II, 19, 169-70;
città, II, 94, 170, 186; Italici,
II, 145.




Cristianesimo, II, 188.




Crotone, II, 2, 17, 188.




Ctesibio, II, 98.




Cuma, II, 67, 187.







Danaro, l’invasione del d. a
Sparta e suoi effetti, 99-100.




Decadenza, concetto di decadenza,
XI sgg.




Decelea, 6, 131, 136.




Decima, 82; «decima di Bisanzio»,
132-33; II, 39; romana,
II, 124; in Sicilia, II, 180,
151, 153, 156, 156-167, 159.




Decumani, municipi, II, 150;
appaltatori della decima, II,
152, 154, 155.




Delfo, 168; II, 123, 185.




Delion (battaglia, 424 a. C.), 34;
II, 55.




Delo, 124; lavori pubblici, 36;
cleruchia ateniese, 143, 145;
prosperità e decadenza, II,
68; nel periodo romano, II,
108; i conti del tempio, II,
110; statue, II, 142; Italici,
II, 145.




Demetrio, II, 183, 191.




Demetrio Falereo, II, 107, 194.




Demetrio Poliorcete, 182, 193,
194.




Democare, II, 49.




Democrazia (La), in Grecia,
47 sgg.




Demostene, 7, 30, 35, 38, 185;
II, 48, 73, 194.




Diadochi, 177.




Didymeion, 8.




Difilo, 34.




Dinomenidi, 169.









Dione Crisostomo, II, 188.




Dionigi (il grande), 169, 171;
II, 3, 58.




Dodona, II, 185.




Dolopia, 185, 193.




Droysen (J. G.), XIX, 184;
II, 94.




Ducezio, 170.




Durazzo, II, 143, 144.







Ectemori, obblighi, 79, 107, 14.




Efeso, II, 62.




Egina, 5, 143; II, 66, 108.




Egitto, centro di esportazioni,
II, 17, 18, 95, 99; prodotti,
II, 95-96; organizzazione economica,
II, 96 sgg.; e Roma,
II, 99, 100-101; e Alessandria,
II, 95; commercio, II,
93, 95, 111-12; V. Alessandria.




Egospotamὸs (battaglia di), 152,
156; II, 30.




Eisphorà, II, 37 sgg.; proeisphorà,
II, 42.




Elatea, II, 188.




Elei, 157; V. Elide.




Eleon, 173.




Eleusinion, 8.




Elide, 149, 157, 173, 182, 183,
184, 186, 194.




Emigrazione, 44 sgg.; in Oriente,
II, 92.




Enna, 169; II, 156, 161.




Epaminonda, 163, 164, 166.




Epicrate, 34.




Epidauro, 36, 193; II, 123, 131.




Epidemie, nel mondo antico, 12.




Epigoni, 177.




Epimeleta (macedone), 184.




Epiro, 175, 180; II, 112, 123,
136, 184-85.




Epistate (macedone), 184.




Eraclea Pontica, 77, 79.




Eraclea Trachinia, 77.




Erechteion, 8, 128.




Eretria, II, 2.




Erice, II, 187.




Eritre, 173.




Esercito, ateniese, II, 26 sgg.;
spesa, II, 27.




Esuli, in Grecia, II, 62-64.




Etiopia, II, 95, 103.




Etna, II, 153, 165.




Etolia, 180, 182, 184, 192, 193;
II, 185; V. Confederazione.




Etruria, II, 19.




Etruschi. II, 2, 3.




Eubea (in Sicilia), II, 187.




Eubea, 5, 143, 178, 182, 185,
186, 193; II, 3, 66, 109, 137,
186, 188-89.




Eubulo, II, 89.




Europa, occidentale, produzioni,
II, 100-101, 102 sgg.; e Roma,
II, 102 sgg.; mercati, II, 112;
centrale, II, 112.




Eutreso, 173.







Famiglia (La), e la schiavitù,
53-54.




Fara, 173.




Faraoni, II, 94.




Farnabazo, 156.




Fenicia, II, 17, 19, 94.




Fenippo, 103.




Fialei, 194.




Filea di Calcedonia, 51.




Filemone, 195-96.




Filemonide, 34.




Filiade, 187.




Filippi, II, 123.




Filippo, 34.




Filippo II, e la Grecia, 177-78,
185-86; regioni occupate in
Grecia, 178; II, 3, 4.




Filippo V, e la Grecia, 184 sgg.;
190.




Fimbria, II, 5.




Fitto, 78, sgg.




Fliasia, II, 55, 62.









Fliunte, 157.




Focide, 7, 77, 168, 175, 182, 185,
186, 193; II, 67, 123, 185, 188.




Focione, 192.




Fonti storiche, XVIII sgg.




Forum Julii (Fréjus), II, 102,
131.




Francia, servi della gleba, 89,
90, 91; riduzione della mezzadria,
110. n. 22.




Fréjus. V. Forum Julii.




Frigia, 212; II, 19.




Frumentum, emptum, II, 151,
157; imperatum, II, 151, 157;
in cellam, II, 150, 158.




Ftiotide, 185.







Gabinio (P. Capitone), II, 142.




Galli, II, 55, 127.




Gallie, strade, II, 112; Cisalpina,
in sulla fine della Repubblica
romana, II, 102; prodotti, II,
102-103; città, II, 102; corporazioni
industriali, II, 116,
n. 29; Transalpina, in sui
primi dell’èra volgare, II, 102;
città, II, 102, 131; Narbonese,
II, 102.




Gela, 170; II, 62, 187.




Geomoroi, 96.




Germania, antica, II, 104; Confederazione
innanzi il 1870,
184.




Giaro, II, 186.




Giudea, II, 128.




Giulio (C. Cesare), II, 5, 127, 173.




Giunio (M. Bruto), II, 135, 148,
173.




Giuochi Istmici, del 196 a. C.,
185, 196-97.




Gracco, V. Sempronio.




Grecia, disegno della storia politica,
VII sgg.; diffusione della
grecità, XI; la schiavitù in
G., 4 sgg.; il latifondo, 28-29;
concentrazione della ricchezza,
26 sgg., 31 sgg.; ricchezza
e povertà, 37 sgg.;
servitù della gleba, 77-78;
imperialismo, 115 sgg.; reazione
antispartana, 156 sgg.;
municipalismo e imperialismo,
172 sgg.; grandi e piccole federazioni,
173; durante le
guerre del periodo ellenistico,
176, 181 sgg.; Consiglio federale
ellenico, 177, 178-79; e
Filippo II, 177-78; e Alessandro
Magno, 178-80; nel
311 a. C., 181-82; nel 272 a. C.,
182-83; sotto Demetrio II e
Antigono Dosone, 183-84;
sotto Filippo V, 185; reazione
antimacedone, 185 sgg.; 192
sgg.; guerre, II, 1 sgg., 54
sgg.; Stati municipali, II,
6-7; depopolazione, II, 60;
lotte civili, 46 sgg.; II, 60
sgg.; esuli, II, 62-64; guerre
e decadenza, II, 66 sgg.;
conquistata dalla Macedonia,
II, 4; da Roma, II, 4; alla
metà del IV sec. a. C., II,
89 sgg.; nel periodo ellenistico
e romano, II, 92, 106 sgg.,
188; insorge contro Roma, II,
120; durante le guerre civili
romane, II, 123-24; provincia
romana, II, 136 sgg.; e
i Romani, II, 141 sgg.; II,
143-144; e i negotiatores romani,
II, 145 sgg.; provincia
imperiale, II, 149; nell’età
di Augusto, II, 184 sgg.;
il Cristianesimo in Grecia, II,
188; nell’età di Dione Crisostomo,
II, 189, 199-90; decadenza
economica, II, 107 sgg.;
decadenza morale, II, 189
sgg.; decadenza intellettuale,

II, 196 sgg.; Italici, II, 145;
V. Acaia.




Grote (G.), 174.




Guerra, nella Grecia antica, II,
1 sgg.; 54 sgg.; causa fondamentale,
II, 5-8; sforzo demografico,
II, 9-10; 54-55; e la
pastorizia e l’agricoltura, II,
10 sgg.; e il commercio, II,
16 sgg.; e le finanze degli antichi
Stati, II, 26 sgg.; 29 sgg.;
45-46, 55 sgg.; e la decadenza
della Grecia, II, 60 sgg.,
66 sgg.




Guerra degli alleati o sociale
(a. 357-55 a. C.), 125, 134, 145;
II, 3, 69.




Guerra corinzio-beotica, II, 2;
II, 39.




Guerra di Cremonide (266-63 a.
C.), 183, 194-196.




Guerra deceleica. V. Guerra del
Peloponneso.




Guerra decennale. V. Guerra del
Peloponneso.




Guerra lamiaca (a. 323-22 a. C.),
180; II, 4.




Guerra del Peloponneso (431-404
a. C.), II, 2-3, 36; conseguenze
sociali per Sparta, 98;
per Atene, 116; e il primo Impero
ateniese, 125; e l’imperialismo
spartano, 152; costo,
II, 29-30, 30, 32, 56.




Guerra di Sicilia (415-13 a. C.),
II, 38.




Guerra sociale, II, 30.




Guerra tarantina, II, 67.




Guerre mitridatiche, II, 6.




Guerre puniche, II, 120.




Guerre sacre, II, 4, 55, 67.







Halaesa, II, 162.




Harma, 173.




Herbita, II, 153, 164.




Hibla, II, 153.




Hiria, 173.




Hume (David), II, 62.







Iberi, 144.




Ietto, 173.




Iloti, 76-77; obblighi, 79; piccolezza
del possesso, condizioni
morali e giuridiche, 84
sgg., 86 sgg.; economiche, 87,
88 sgg., 209 sgg.




Imbro, 23, 143, 145.




Imera, II, 187.




Imperialismo (L’), nella Grecia
antica, 115 sgg.; nel mondo
moderno, 118; concetto greco,
119 sgg.; ateniese, 124 sgg.;
e la decadenza di Atene,
145 sgg.; spartano, 149 sgg.:
tebano, 160 sgg.; siracusano,
169 sgg.; macedone, 176 sgg.;
nell’Italia romana, II, 122
sgg.; romano, II, 122 sgg.




Impero romano, colonato e servitù
della gleba, 80, 85.




India, II, 92, 93, 95, 100, 101,
106, 111.




Industria, e schiavitù, 11; macchinario
e lavori industriali
nel mondo antico, 25 sgg.;
II, 98; carattere voluttuario
dell’i. antica, 26; fabbriche
in Grecia, 36; II, 108-09;
costosità, 9 sgg.; 46; nell’Oriente
ellenistico, II, 98; nell’Europa
occidentale, II, 102-104;
nella Grecia ellenistica,
II, 108-09, 112-13; corporazioni
industriali, II, 116, n. 29;
etrusca, II, 122.




Ionia, II, 32, 168, 186.




Ipponico, 34.




Ipponio, II, 187.




Irlanda, mezzadria, 85.




Iseo, 30.









Isocrate, 46, 154, 166, 167; II,
64, 66, 69 sgg.




Italia, produzione dei cereali,
17, 23-24; il latifondo nell’I.
antica, 28; I. meridionale,
mezzadria, 85; e l’impero siracusano,
169; crisi sociale
dei secc. II-I a. C., II, 121
sgg.; e il commercio greco,
II, 111.




Italici, e Greci, II, 2; nelle province
romane, II, 130; nel
mondo greco, II, 145-46; in
Asia minore, II, 166; massacrati,
II, 166.







Laconia, servitù della gleba, 76;
la proprietà, 85; concentrazione
della proprietà, 102 sgg.;
nella Lega achea, 174; industria,
II, 108; città distrutte,
II, 186.




Lambesa, II, 104.




Lamia (battaglia), 190.




Laodicea (in Siria), II, 93.




Laos, II, 67.




Latifondo, origini, 17, 28; in Grecia,
28-29; in Tessaglia, 101.




Laurium (Miniere del), 8, 34,
35; II, 109.




Lavori pubblici, 8; in Atene, 35;
a Delo, a Trezene, a Epidauro
eco., 36-37.




Lega. V. Confederazione.




Legati, II, 128.




Legatio libera, II, 146.




Lemno, 23, 143, 145.




Leontini, II, 164, 165, 186.




Lepreon, 184.




Lesbo, 127, 143, 173.




Letteratura, in Grecia, II, 197 sgg.




Leucopetra (battaglia), II, 120.




Leuttra (battaglia, a. 371 a. C.),
157, 159, 162; città, 173.




Lex Gabinia, II, 172.




Lex Hadriana, 211; Manciana,
212.




Liberi (I), in Grecia a seconda
delle varie regioni, 5; mortalità,
12; e la concorrenza
servile, 40 sgg.; salarii, 41-43;
nel IV sec., II, 90; nell’Oriente
ellenistico, II, 98; nella
Grecia ellenistica, II, 110.




Libia, II, 94, 95, 112.




Licinio (L. Grasso), II, 129.




Licurgo, ateniese (338-26 a. C.),
II, 89-90.




Licurgo, 102, 103.




Lione, II, 102.




Lipari, II, 156.




Lisandro, 152, 153.




Lisia, 7, 38.




Livio (T.), II, 130.




Locri, 170.




Locride, 7, 77, 185; L. Opunzia,
182.




Lucani, II, 67.




Lucania, II, 187.




Luciano, II, 190-91, 198.




Lusso, in Grecia, 37 sgg.; a
Sparta, 98.







Macedonia, 176; e Grecia, 178
sgg.; disputata fra Cassandro
e Polisperconte, 182;
sotto Antigono Gonata, 182:
nel 272 a. C. 182-83; il latifondo
in M. 29; e Atene, II, 4:
e Persia, II, 4; esporta grano,
II, 17; in rapporti commerciali
con Atene, II, 19; con
Rodi, II, 67; insorge contro
Roma, II, 120: provincia romana,
II, 136, 142; devastata
da Pisone, II, 143; città ellenistiche,
II, 91; Italici, II,
145; V. Confederazione.




Magna Grecia, il latifondo, 28-29;

guerre, II, 2; esportazione,
II, 19.




Magnesia, 185.




Mantinea, 157, 173, 174, 194;
II, 38, 55, 186, 200, n. 11.




Mar Mediterraneo, II, 94-95.




Mar Nero. V. Ponto.




Mar Rosso, II, 94, 95.




Maratona (battaglia, a. 490 a. C.),
II, 9.




Mariandini, 77; obblighi, 79.




Maronea, 35.




Marsiglia, II, 67, 101-02, 131.




Mauretania, II, 103.




Megalopoli, 157; II, 55, 186.




Megara, 187; II, 60, 62, 67; Iblea, II, 186.




Megaresi, 168.




Megaride, 5; II, 123.




Melo, 143; II, 38.




Menalo, II, 186.




Menandro, 37.




Mercati, II, 112.




Mercenari (eserciti), II, 53-54.




Mesopotamia, II, 92, 93, 95.




Messene, 157, 158, 187.




Messenia, estensione, 149; conquistata
da Sparta, 149, 158;
servitù della gleba, 76-77,
209, 216-17; la proprietà, 85;
concentrazione della proprietà,
103 sgg.; nella Lega achea,
174, 182; insorge contro la
Macedonia, 193; decadenza,
II, 185; V. Messene.




Messina, 170.




Metaponto, II, 187, 188.




Meteci, II, 30.




Metidria, II, 186.




Metone, 185.




Mezzadria, 78 sgg.; nell’Italia
antica, 215; nell’Italia meridionale
e in Irlanda, 85;
regresso in Francia e in America,
110, n. 22.




Micalesso, 173.




Mileto, 8; II, 63, 186.




Milziade, 34, 37.




Miniere, 7, 25-36; del Laurio,
8, 34-35; II, 109; di Taso,
142; di pietra in Egitto, II,
96; in Spagna, II, 102-03;
in Britannia, II, 104.




Misia, II, 195.




Mitilene, 173; II, 37.




Mitridate, II, 166.




Mnasone di Elatea, 7.




Modena, II, 102.




Mutyca, II, 164.







Narbona, II, 102.




Nasso (in Sicilia), 170; II, 186;
(una delle Cicladi), 143; insurrezione,
II, 2.




Naupacio, 77.




Nausicle, 34.




Neapoli, II, 187, 131.




Negotiatores (I), II, 145 sgg.




Nemea, (battaglia, a. 394 a. C.),
II, 55.




Nerone, II, 196.




Nicia, 34; pace di N. (421 a. C.),
152; II, 38.




Nîmes, II, 102.




Norbano (C.), II, 164.




Numanzia, II, 120.




Numidia, II, 103.







Oceano indiano, II, 94.




Oicheis, 77.




Olimpia, II, 123.




Olimpo, II, 185.




Olinto, 173, 185, 190.




Olmone, 173.




Omero, 25.




Operai. V. Liberi.




Orange, II, 131.




Orcomeno, 161, 164, 165, 173,
194; II, 186.




Oriente, L’O. ellenistico, II, 89

sgg.; organizzazione economica,
II, 96 sgg.; scienze, II,
98; esportazioni, II, 100;
Roma e l’Oriente, II, 100;
città, II, 91-92; mercati, II,
112.




Oropo, 164.




Ottaviano, II, 5, 123.







Padova, II, 102.




Paflagonia, II, 19.




Palestina, II, 94.




Panteneto, 34.




Parma, II, 102.




Partenone, 128.




Pastone, 30, 34, 35.




Pastorizia, 25; e la guerra, II,
11 sgg.; nella Grecia ellenistica
e romana, II, 109;
nell’Eubea, II, 188-98.




Pausania, 151, 188.




Pedio (Bleso), II, 171.




Peloponneso, e Filippo II, 190;
e Antipatro, 180-81; popolazione,
II, 55; e la guerra,
II, 55, 67; esporta ad Atene,
II, 18; V. Sparta, Confederazione
achea.




Penesti (I), in Tessaglia, 77, 87.




Pergamo, II, 98.




Pericle, 45, 120, 134-35; II,
36-37.




Perrebia, 185, 192.




Persia, e Grecia, II, 2, 3, 48,
56, 57; e Macedonia, II, 4;
e Sparta, II, 4; e Roma, II,
111.




Peso, II, 186.




Petelia, II, 187.




Piacenza, II, 102.




Pirateria, II, 112.




Pireo, II, 185.




Pirra, II, 186.




Pirro, 182.




Pisistrato, 29.




Pisone. V. Calpurnio.




Platea, 162, 163, 165, 173;
(battaglia), 126; II, 9.




Plateesi, 151, 164, 168.




Platone, 14.




Plinio (il vecchio), 15; II, 103,
170.




Plinio (il giovane), 215.




Plistonatte, 97.




Polibio, IX; XIX-XX; 190;
II, 55, 74, 187, 193.




Polisperconte, 182.




Pompeo (C.), II, 5, 123.




Pompeo (Sesto), II, 5.




Pomponio (T. Attico), II, 146.




Ponto (Mar Nero), (città greche
del), 177; II, 2; (regione),
esportazione di cereali, II,
16, 18, 19; scalo dell’Oriente,
II, 93; provincia romana, II,
169.




Popolazione, relativa in Grecia,
45; regresso e sue cause, 43-44;
di Atene, II, 51 sgg.; del
Peloponneso, II, 55.




Porcio (M. Catone), II, 172.




Portico di Filone, 8.




Posidonia, II, 67.




Potidea, 143; II, 2, 32, 36.




Povertà, in Grecia, 38 sgg.;
II, 47 sgg.




Pozzuoli, II, 131.




Prezzi, II, 13, 110-11 e n. 52.




Progresso, concetto di progresso,
XI sgg.; nel mondo antico,
XII; presso gli Epicurei,
XIII; nel mondo moderno,
XIII.




Propilei, 128.




Proprietà, concentrazione, 26 seguenti;
inalienabilità e indivisibilità,
91-92; i proprietari
nei paesi a servitù della gleba,
92 sgg.; latifondo, 101 sgg.;
V. Fitto, Mezzadria.









Province, romane; organizzazione,
II, 124-25; metodi di
governo, II, 125 sgg.; 131 sgg.;
V. Europa occidentale.




Pubblicani, II, 128, 129, 134.




Pyxus, II, 67.







Quinzio (T. Flaminino), 185;
II, 64-65; 120, 195.







Ravenna, II, 102.




Redemptio tributorum, II, 156.




Reggio, 170; II, 187.




Ricchezza (mobiliare), e sua concentrazione
in Grecia, 31 sgg.,
37 sgg., 68, n. 129.




Rodi, 125, 145, 179; II, 67, 108,
II, 145, 199.




Roma, colonie, 143; ricchezza
dei Romani, II, 47, e nn. 145,
146; combatte in Grecia, II,
4, 5; conquista la Grecia, II,
4, 119; e il rivolgimento economico
del mondo antico, II,
98 sgg., 101 sgg.; commerci,
II, 111-12; crisi politica e
sociale nel II sec. a. C., II,
119 sgg.; politica commerciale,
II, 130-31; e le province
romane, II, 124 sgg., 131 sgg.,
135; imperialismo, II, 122 sgg.




Romani, in Grecia, II, 141 sgg.




Russia, servi della gleba, 88, 90,
91.







Salamina, 23, 182; cipria, II,
172-173.




Salarii, in Grecia, 10, 41-43, 69,
n. 135-136; riduzione nel periodo
ellenistico, II, 110.




Sallustio (C.), II, 126.




Samo, 127, 131; II, 2, 29, 32,
36, 168.




Saserna, 18.




Scafe, 173.




Scarfea (battaglia), II, 120.




Schiavitù (La), origine, 2-3;
importanza storica, 3-4; in
Grecia, 4 sgg.; nelle varie
regioni della Grecia, 5; in
Beozia, 6-7; in Locride e
Focide, 7; nelle officine, 7;
nelle miniere, 8, 25-26; nei
lavori pubblici, 8; nel commercio,
8-9; improduttività
e costosità del lavoro degli
schiavi, 9 sgg., 14 sgg., 21,
59, n. 32; mantenimento, strumenti
da lavoro, 11; mortalità,
12; assicurazione, 13;
e la produzione, 14 sgg.;
lo schiavo sovrintendente, 16;
nelle colonie americane, 16-17;
lavori agricoli, 18; macchinario,
19 sgg., 25 sgg.;
e la concentrazione della proprietà
mobiliare e immobiliare,
26 sgg.; concorrenza ai
liberi, 40 sgg.; e la popolazione,
43-44; e l’emigrazione,
45-46; ripercussioni, politiche,
46 sgg.; e i consumatori,
46-47; e le lotte di classe, 47;
e la corruzione morale, 52 sgg.;
e la famiglia, 53-54; reazione
contro la s., 54-57; e la
guerra, 31, 66, n. 91: nel IV
sec. a. C., II, 84, n. 166;
nell’Oriente ellenistico, II, 97-98;
nella Grecia ellenistica,
II, 110; V. Servitù.




Scipione. V. Cornelio.




Scipioni, II, 120.




Sciro, 23, 143, 145.




Scolo, 173.




Scopadi, 101.




Scriptura, II, 180, n. 129.




Seleucia, II, 91, 93, 95.




Seleucidi, impero del S., II,
92 sgg.









Selinunte, II, 187.




Sempronio (C. Gracco), II, 129.




Senofonte, 6, 21, 157, 158; e il
trattamento degli schiavi, 14;
A. de Le entrate di Atene?, II,
19, 70.




Serica (Cina settentrionale), II,
93, 100.




Servitù (della gleba), origini,
75-76; in Grecia, 77-78, 101;
in Messenia e Laconia, 76-77;
nell’Impero romano e nel
Medioevo, 80; obblighi, 79;
condizioni morali e giuridiche,
84 sgg., 88 sgg.; e il servizio
militare, 86; in Russia, 87-88;
nella Francia medievale, 88;
improduttività del lavoro, 90;
decadenza dell’agricoltura, 91;
e la espansione coloniale, 96;
servi arricchiti, 103-04, 111,
n. 41; ripercussioni politiche,
104 sgg.




Sibari, II, 2, 62, 67, 187.




Sicilia, produzione del suolo, 22;
il latifondo, 28; e Atene, 129,
143, 144, 147; II, 38; impero
di Siracusa, 169; principali
città greche, 170; guerre in
S., II, 2, 4; esporta in Atene,
II, 18; provincia romana, II,
149 sgg.; città greche, II,
67, 149, 153; organizzazione
provinciale, II, 149 sgg.; e
l’amministrazione di Verre,
II, 152 sgg., 160 sgg.; decima,
II, 150 sgg.; altre imposte,
II, 160; gli Italici in S., II,
163-164; decadenza, II, 164-65;
e il commercio greco, II,
111; V. ai nomi delle singole
città.




Sicione, 182, 183, 193; II, 108,
142, 147.




Sicionia, 77, 149.




Sifa, 173.




Simmorie, II, 40.




Simonide, 50.




Simpolitia, 119.




Sinecismo, 119.




Sintelia, 119.




Siracusa, 29, 77, 89, 143; imperialismo,
169 sgg.; impero,
169-72; colonie, 170; costo
dell’assedio del 415-13 a. C.,
II, 29; della difesa del 415-13,
II, 56; imposte, II, 58;
guerra, II, 2, 3; lotte civili, II,
62; decadenza, II, 67; saccheggio
del 212 a. C., 160; spopolata,
II, 186.




Siria, II, 17, 19, 92, 94, 95, 111,
112.




Smirne, II, 186.




Smith (A.), 82.




Società commerciali, II, 146.




Socrate, 50, 102.




Solone, 29.




Solunte, 170.




Spagna, esporta, II, 19; prodotti,
II, 102 sgg.; insurrezione
contro Roma, II, 120; e
il commercio greco, II, 111;
strade, II, 112.




Sparta, pasti in comune, 92-93;
crisi sociale, 97 sgg.; divieto
del commercio e dell’industria,
e conseguenze, 99; confederazione,
VIII; tenta unificare
la Grecia, VIII; imperialismo,
149 sgg.; prime conquiste,
149; estensione del dominio
peloponnesiaco, 149; obblighi
degli alleati, 150; programma
liberale, 150-51; e la guerra
del Peloponneso, 152 sgg.; e
Atene, 153-55; e Tebe, 158-59;
reazione antispartana, 156;
decadenza e cause, 95 sgg.,
159; nella Lega greco-macedone,

180; nel 311 a. C., 182;
e Filippo II, 190; governata
da un epistate macedone, 184;
insorge contro la Macedonia,
192, 194; alleanza con Atene
(266 a. C.), 194-95; xenofobia,
II, 22; guerre, II, 2, 3; pace
di Nicia (421 a. C.), 38; mutamento
d’indirizzo politico
nel IV sec. a. C., II, 89.




Sparta (Pace di) (a. 371), 162-63.




Spartani, numero, 103, 104, 113,
n. 73; il possesso degli Spartani,
209; ricchezze, II, 97 sgg.




Stipendium, II, 124.




Strabone, II, 184.




Strade, del mondo antico, II,
104 sgg., 112.




Stratego (macedone), 183.




Strumenti da lavoro, e gli schiavi,
11; strumenti agricoli, 19 sgg.




Sulla, II, 5, 123, 166-167, 169.




Sulpicio (S. Rufo), II, 148.




Sylphium, II, 179.







Tanagra, 173; (battaglia, 457
a. C.), II, 9, 185.




Taormina, 170.




Taranto, II, 67, 131, 187, 188.




Taso, 142; II, 2.




Tebe, suddita di Orcomeno?,
165; confederazione tebana,
160 sgg.; organizzazione, 160-61;
imperialismo e metodi,
161 sgg., 167-68; e Sparta,
158-59, 168; e Atene, 168;
decadenza, 167-69; II, 185; città
soggette, 173; e Filippo II,
178; ribellione e distruzione
(a. 335 a. C.), 192, 164, 179;
II, 4; ricostruzione, 181-82;
guerre, II, 3, 4; assalita da Agesilao
(378 a. C.), II, 55; mutamento
d’indirizzo politico nel
IV sec. a. C., II 89; nel II
sec. di C., II, 188; V. Beozia.




Tegea, 36, 194; II, 63.




Temesa, II, 187.




Temistocle, 37.




Templi greci, 8, 128; II, 123, 142.




Tenedo, 189.




Teno, II, 144.




Tera, 145.




Terma, 170, II, 156, 187.




Teseion, 128.




Tespia, 164, 173, II, 185.




Tessaglia, servitù della gleba,
77; distribuzione della proprietà,
101; superficie, 101;
agitazioni per debiti, 101;
minacciata da Tebe, 168:
Lega tessalica, 175; conquistata
e governata dalla
Macedonia, 178, 180, 181,
182, 184, 185, 186, 190; II, 4;
insorge contro la Macedonia,
192, 193; guerre, II, 3; esporta
grano, II, 17; agricoltura
e pastorizia, II, 109;
e Pompeo, II, 123; e Pisone,
II, 143; decadenza, II, 188.




Thierry (Amedeo), II, 174.




Timarco, 7.




Timoleone, 169.




Tindaride (Nuova), 170.




Tiranni, in Sicilia, 169, 172;
in Grecia, 179; nel Peloponneso,
183; in Elide, ad Argo,
Sicione, Megalopoli ecc., 183;
a Messene, 187.




Tirteo, 210, 217.




Tisbe, 161; II, 137.




Tolomei, monarchi dell’Egitto
ellenistico, II, 94; politica, II,
94, 95.




Tolomeo I, 182.




Tolosa, II, 102.









Tracia, 124, 143, 177, 178, 185,
190-91, 169; II, 2, 17, 19, 32,
36, 38; V. Chersoneso.




Trasibulo, II, 3.




Trenta (I), 153; II, 63.




Trezene, 36, 182.




Trierarchia, II, 42 sgg.; syntrierarchia,
II, 46.




Trifilia, 173, 184.




Tucidide, 34, 136, 170; II, 19,
191-93.




Tullio (M. Cicerone), II, 125,
126, 129, 132, 133, 135, 143,
145, 147-48, 151, 154, 157,
158, 160, 161, 164, 167, 173,
188, 190, 193.




Tullio (Q. Cicerone), II, 168.




Turii, II, 67, 187.







Valenza, II, 131.




Varrone, 14, 17 e n. 40.




Venuleio, II, 156.




Verre (C.), II, 126, 142; pretore
in Sicilia (73-71 a. C.), 152 sgg.,
162.




Vespasiano, II, 196.




Vienne, II, 131.




Vini, prezzi, II, 13, 111.




Virgilio, II, 190.












SOMMARIO DEL VOLUME SECONDO.



 
  	Capitolo I. — La guerra 	Pag. 1
 

 
  	Le guerre nella Grecia antica; Lo sforzo demografico; La guerra, la pastorizia, l’agricoltura; La guerra e il commercio; Ancora de la guerra e il commercio; La guerra e le finanze ateniesi; Tributi e imposizioni straordinarie; Il disagio dei privati; Spopolamento e sovrapopolazione; La guerra e la decadenza della Grecia; Il pensiero dei contemporanei. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo II. — Il rivolgimento economico del mondo antico 	Pag. 89
 

 
  	Il nuovo Oriente; L’organizzazione della produzione nel mondo ellenistico; Roma e il nuovo Oriente; Roma e il nuovo Occidente romano; La nuova situazione della Grecia nel mondo. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo III. — La conquista romana 	Pag. 119
 

 
  	La conquista; I divoratori delle province; La consorteria dei dominatori; L’organizzazione dei Paesi greci; I romani in Grecia; La Sicilia greca; Le altre città greche. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo IV. — Finis graeciae 	Pag. 183
 

 
  	Il mondo greco in sui primi dell’êra volgare; La decadenza morale; La decadenza intellettuale. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Indice analitico-alfabetico 	Pag. 205
 

















FINITO DI STAMPARE A FIRENZE

NELLA TIPOGRAFIA «ENRICO ARIANI»

IL XX MARZO MCMXXIV







Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ, VOL. 2 (DI 2) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/1269727811733373212_cover.jpg
CORRADO BARBAGALLO

IL TRAMONTO
DI UNA CIVILTA

O

LA FINE DELLA GRECIA ANTICA

VOLUME SECONDO

FIRENZE
1924





