
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Il tramonto di una civiltà, vol. 1 (di 2)

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Il tramonto di una civiltà, vol. 1 (di 2)

        O la fine della Grecia antica


Author: Corrado Barbagallo



Release date: May 4, 2024 [eBook #73534]


Language: Italian


Original publication: Firenze: Le Monnier, 1923


Credits: Barbara Magni and the Online Distributed Proofreading Team at http://www.pgdp.net (This file was produced from images made available by the HathiTrust Digital Library)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ, VOL. 1 (DI 2) ***







IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ
VOLUME PRIMO










CORRADO BARBAGALLO




IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ




O




LA FINE DELLA GRECIA ANTICA







«..... Indagheremo e conosceremo insieme le ragioni
per cui Sparta ed Atene, dal colmo della
gloria, cui, fra i Greci, erano dal nulla pervenute,
rischiarono poscia di precipitare nella servitù;
le ragioni per cui i Tessali, straordinariamente
cresciuti in ricchezza ed in potenza, sono ora
ridotti allo stremo della disperazione». «Occorre
all’uopo risalire alle cause prime, non già richiamare
gli eventi, che da quelle sono proceduti: alle
cause prime dei mali che ci hanno condotti allo
sbaraglio attuale».




(Isocr., La Pace, 116-17; 101).






VOLUME PRIMO




FIRENZE

FELICE LE MONNIER

EDITORE







PROPRIETÀ LETTERARIA RISERVATA




2047-1923 — Firenze, Stab. Tipografico E. Ariani, Via S. Gallo 33










INDICE








ALLA CARA MEMORIA

DI

GEORGES PLATON

CHE QUESTO LIBRO MI DETTE LA FORTUNA

DI CONOSCERE E DI AMARE











PREFAZIONE





Questa edizione, interamente e assolutamente
rinnovata, di un mio lavoro di parecchi anni addietro,
comparso in tempi che dovevano essergli
sfavorevoli, come quelli nei quali la disistima degli
studi storici era, in Italia, per ragioni che qui
non è il luogo di indagare, giunta al suo colmo,
riappare adesso in una forma diversissima dall’antica.
Chi scrive non è una di quelle egregie,
invidiabili persone che si compiacciono assai di
non avere mai nulla a mutare nelle loro opinioni,
nei loro scritti, nelle loro meditazioni precedenti.
Io ho trovato, e trovo sempre, da cambiare — profondamente —,
e profondamente correggere,
in tutto quanto ho avuto per l’innanzi a pensare
e ad esporre. Così, per limitarmi al presente volume,
dell’antica mia trattazione non è rimasta
in piedi che parte dell’intravatura: il resto — disegno,
architettura, ornamentazione — tutto è
scomparso, divorato da una radicale rielaborazione
e ricostruzione. Dirò di più: io mi sarei sentito
umiliato se, rivedendo, dopo tanti anni, questo
mio libro, non avessi trovato da rimaneggiarlo

profondamente. Credo tuttavia che, quale esso
torna oggi alla luce, sia, non soltanto cosa, forse,
degna di rilievo, ma altresì capace di utilità pratica.
Il problema più alto della storia è proprio
eternamente questo del sorgere e del decadere
delle Nazioni; onde riuscirne a coglierne la parola
o le molte difficili parole risolutrici è conquistare
una parte del mistero della nostra esistenza passata
e presente. Appunto perciò, come la prima
volta in cui lo concepii, anche ora io lo dedico
idealmente, meno ai professionisti della nostra
disciplina che a tutti coloro i quali si accostano
alla fonte incantata della storia con la brama,
solo parzialmente appagabile, di attenderne una
grande lezione per l’avvenire e (Dio noi voglia!)
anche per il presente. Che queste pagine possano,
sia pure in piccolissima parte, soddisfare a sì
alta ambizione!




C. B.









INTRODUZIONE






Disegno della storia politica della Grecia antica — Obietto
del presente studio e suoi limiti — Il concetto di «progresso»
e di «decadenza» — Storia e fonti storiche.






Il disegno generale della storia politica della
Grecia antica è noto. Dopo un periodo di maraviglie,
di cui sentiamo, sulle nostre palpebre e
sulle nostre carni, la luce potente e radiosa, più
che non riusciamo a intravedere i distinti contorni
delle cose — il periodo cosiddetto miceneo —,
la Grecia precipita in una penombra oscura, in
un medioevo tormentoso e affaticato, dal quale
riescono solo a trarla fuori le guerre persiane del
secolo V: la prima e più nobile guerra, che quel
grande popolo combattè attraverso la sua quasi
millenaria esistenza. Allora finalmente la Grecia
balza alla luce della storia, e tutte le vicende, che
si erano venute susseguendo da più di un secolo,
maturano i loro frutti prodigiosi. Ora la Grecia è
un Paese, in cui ogni contrada, ogni città brillano
di luce propria, chi per i commerci, chi per le industrie,
chi per le lettere, chi per l’arte, e ognuna
ha un’anima, una fisonomia, sua, che la distingue

dalle altre e impone al barbaro mondo circostante
il rispetto del nome ellenico. Due città — Atene
e Sparta —, due Stati — la Confederazione ateniese
e quella spartana — sovrastano sulle altre
e sugli altri, e finiscono con lo scontrarsi in un
lungo duello mortale, nel quale Atene soccombe e
dopo il quale la luce della sua gloria e del suo
genio comincia ad affiochire. Sparta tenta in uno
sforzo supremo di unificare la Grecia, sovrapponendo
ad essa la propria dura egemonia, ma non
vi riesce. La Grecia, che pur soffre del suo particolarismo,
quasi grettamente municipale, non tollera
alcuna sovranità effettiva. La lotta contro
l’egemonia spartana si prolunga a mezzo il secolo
IV. In questo momento la Grecia, sempre
scontrosa e ribelle, può dirsi distribuita entro il
raggio di tre vaste egemonie: quella spartana,
quella ateniese, quella tebana. Ma nel 338 essa è
domata dalla ancor barbara Macedonia, tal quale
l’Italia del secolo XVI subirà, riluttante, il
morso e il giogo delle armi francesi e spagnole.
La nuova sovranità si è appena stabilita, che la
Grecia ne è tratta ad un’impresa gigantesca: la
conquista dell’Oriente persiano. La Persia è invasa,
sconfitta, schiacciata, travolta, e la Grecia
dell’età di Alessandro Magno si piglia l’estrema
vendetta delle onte subite al tempo di Dario e di
Serse. Ma l’istante, che parrebbe segnare il culmine
della sua fortuna, affretta l’ora della ruina
finale. Morto Alessandro, la Grecia viene precipitata

nel turbine delle guerre dei generali macedoni,
e poi dei loro successori, che la devastano e
dilaniano per circa cinquant’anni, fino al chiudersi
del primo ventennio del III secolo a. C. Al
placarsi di sì vasta tormenta, la Grecia si ritrova
provincia di una delle giovani monarchie ellenistiche:
quella degli Antigònidi, e ancora e sempre
soggetta alla Macedonia. Ma niuno riconoscerebbe
più nei suoi contorni l’Ellade di Temistocle
o di Pericle. Il Paese soffre orribilmente; esso è,
in tutte le sue membra, agitato da mali oscuri,
di cui gli uomini ignorano il vero carattere. Invano,
sconfiggendo la Macedonia, Roma la ridona
a libertà. La Grecia continua a soffrire e a morire
ogni giorno un poco. Lo spettacolo di questa
tormentosa agonia è orribile: le città si combattano
a vicenda senza nessuno scopo apprezzabile,
e in ciascuna i cittadini si strappano, gli uni gli
altri, gli averi, le carni, la vita. In qualche posto
non si combatte, non ci si strazia più; si banchetta
e gozzoviglia come all’ultimo festino. E si
attende e si invoca il diluvio, la ruina estrema,
che tutto abbia ad ingoiare. È Polibio, il grande
Polibio, a descriverci i sintomi di questo oscuro
e terribile male!




A intervalli, speranze gigantesche attraversano,
come foschie di lampi, l’impotenza di questa
diuturna agonia. Un’imprudenza maggiore
delle altre rapisce alla Grecia per sempre l’indipendenza,
e, nel 146, l’anno che la storia universale

segnerà dalla fatale distruzione di Cartagine,
anche la Grecia entra nel novero delle province
romane, ossia di quel mondo che Roma, per ben
due secoli, tratterà come materia vile taillable et
corvéable à merci. Allorchè la Repubblica romana
finisce e l’Impero comincia, quella, che gli uomini
dicono ancora essere stata la Grecia, è una vasta
necropoli, sacra soltanto alla memoria dell’avvenire.




Noi vogliamo ricercare sul serio quali siano
state le cause profonde di tanta ruina, forse più
tragica di quella dell’Impero romano a mezzo il
secolo V di C., perchè questa volta non è una
grande potenza materiale che finisce; è una luce
d’intelligenza, di coltura, di genio, di civiltà, che
si spegne nel mondo. Ma un’indagine di questo
genere non è stata mai còmpito agevole. L’ostacolo
maggiore che ha fatto naufragare negli scogli
della più sciagurata retorica i tentativi meglio
intenzionati, sta nella difficoltà intrinseca della
ricerca. Per lavori d’interpretazione storica
di questo genere, non basta infatti diligenza di
narratore; occorre, come ben s’esprimeva a suo
tempo uno dei nostri più insigni maestri, occorre,
diciamo, «occhio metafisico che sappia cogliere
fra le varietà degli accidenti i tratti essenziali»[1],
ed i pochissimi, invero, che, forniti di
tale strumento hanno, anche per incidenza, toccato
del grave problema, sono riusciti a gettarvi
fasci di luce potente[2].









Una disamina compiuta e sistematica è però
ancora un desiderio, e noi vogliamo tentarla — senza
iattanza come senza paura — aggiungendo
per la prima volta alle tante ricerche sulle Cause
della grandezza e della decadenza dei Romani,
questa, più nuova, di più brevi confini, ma non
meno ardua e difficile, della decadenza della Grecia
antica. Se non che, innanzi di entrare in argomento,
ci sembra opportuno fissarne gli indispensabili
criterî, sì da non essere più oltre costretti
a turbare con dichiarazioni e discussioni
l’oggettività della disamina.







Che cosa intendiamo; che cosa si deve intendere
per Grecia antica? La grecità è qualche cosa
di sì vasto e di sì diffuso, che numerosi suoi frammenti
sono venuti a gravitare nell’orbita di regimi
e di rapporti, gli uni differentissimi dagli
altri. Noi discorreremo quindi in ispecial modo
della Grecia della penisola balcanica, e ci intratterremo
del resto del mondo ellenico solo in occasione
di quegli eventi, che possono legittimamente
importare che vi si accenni o se ne faccia riferimento.




Ma insorge qui il difficile problema: Che cosa
deve intendersi per decadenza e quali fenomeni
sociali essa viene ad accogliere nella sfera della
sua azione dissolvitrice? È possibile rispondere
in modo soddisfacente?




Il concetto di decadenza sociale sta in diretta

relazione con quello che noi dobbiamo formarci di
progresso, ed è appunto perciò, come quest’ultimo,
una delle nozioni meno chiare e meno approfondite
della filosofia moderna. Per la massima parte
degli antichi, il problema era più facile. Essi amavano
collocare il loro ideale alle radici della storia
nazionale, in un archetipo di società, semplice e
buona, che rappresentava come il quadro perfetto
della loro esistenza. Qualunque indirizzo, che si
avviasse per altre strade, che discostasse la loro
città da quell’ideal tipo di esistenza; che procedesse
verso forme più complesse, o, secondo ieri
si diceva, dall’omogeneo all’eterogeneo, veniva
considerato come decadenza; qualunque tentativo
di riaccostarvi si era giudicato progresso. Tale il
concetto di progresso o decadenza che emerge
dalle storie di Tucidide, di Livio, di Tacito, in
una parola, dalla massima parte degli scritti degli
antichi pensatori. Un concetto universale di
progresso o di decadenza, applicabile a tutti i popoli
e a tutte le società, rimase estraneo al loro
spirito; fu, anzi, uno degli elementi più gravi di
contrasto fra l’ideologia pagana e quella cristiana[3].
Ma anche quando, in età relativamente
tarda, alcuno di loro si distaccò da quelle preoccupazioni
strettamente nazionali, e volse lo sguardo
ad abbracciare lo sviluppo dell’intera umanità,
anche allora egli ritenne fermamente che l’età
della perfezione, l’età dell’oro dell’umanità, stesse
dietro le spalle, non dinanzi agli occhi e alle speranze

degli uomini. Anche gli Epicurei, che differirono
da tutti gli altri antichi, per la concezione
universale del progresso, anch’essi, diciamo, imaginavano
chiuso con l’età loro il periodo di svolgimento
dell’umanità e ormai raggiunta la fase
definitiva dell’umano progresso, declinar dalla
quale sarebbe significato precipitare nella decadenza.




Diversissimi dagli antichi, gli uomini moderni,
dal secolo XVIII in poi, hanno identificato il concetto
di progresso con quello di svolgimento; anzi
hanno creduto che ogni società sia, per sua fatale
legge immanente, affaticata dall’imperativo categorico
del progresso, che la costringe ad ascendere
di grado in grado verso forme superiori[4].




Nè l’una nè l’altra teoria possono essere considerate
come vere. La teoria degli antichi è, nella
sua essenza, negatrice del concetto di progresso:
essa non risponde a un’idea di moto, ma di stasi,
di immobilità. La teorica dei moderni, identificando
progresso con svolgimento, perviene allo
stesso resultato, in quanto implica, sotto quest’ultimo
concetto, tanto l’idea di progresso come
quello di decadenza. Muoversi non significa solo
andare innanzi; può anche significare andare indietro.
Nè la necessità assoluta del progresso è
nulla più che una orgogliosa illusione, di cui il
secolo XX si è andato man mano dispogliando. Gli
uomini sanno che taluni popoli progrediscono, ossia,
per intenderci all’ingrosso, assumono forme

più elevate, più grandiose, più fortunate, più felici
o più perfette di vita, come noi, secondo certi
nostri transeunti criterî, le giudichiamo; altri,
invece, precipitano a forme inferiori, e taluni
scompaiono quasi dalla storia del mondo. La
identità di svolgimento e di progresso non ci spiegherebbe
mai le sorti singolari delle antiche società
indigene dell’America, dei Califfati Arabi,
della Spagna moderna, della stessa Italia, in parecchie
ricorrenti fasi della sua storia.




Taluno può forse pensare (come altra volta io
stesso ho pensato)[5] che sia lecito limitare il
concetto di progresso solo a determinate categorie
di fatti sociali — quelli passibili di misurazione
e di valutazione materiale —, definendo progresso
la trasmissione dei loro resultati, accumulati dalle
generazioni precedenti, alle generazioni successive
e, da queste accresciuti, trasmessi a loro volta
alle generazioni future, definendo, viceversa, regresso
o decadenza lo smarrimento di questi utili
accumulati dal tempo. Si avrebbe così la possibilità
di parlare di progresso o di decadenza del
commercio, dell’industria, dell’agricoltura, della
scienza, ecc. Ma questa seducente definizione ha il
torto d’essere meramente quantitativa. In seno a
ciascuna società, ognuno dei sopra elencati fenomeni
non ha un valore isolato, per sè stante, ma
un valore che sta in rapporto, in funzione alla
totalità dell’organismo sociale cui s’innesta. Una
corretta idea di progresso e di decadenza non può

quindi considerare l’industria, l’agricoltura, il
commercio, la scienza, come elementi isolati, ma
in rapporto alla funzione ch’essi compiono in ciascuna
società. Non è detto che il progredire quantitativo
dell’industria, della scienza, dei beni materiali
di un popolo, vi determini di necessità una
fase di progresso e viceversa. La storia ci avverte
singolarmente di tale fenomeno, e su questo punto
la filosofia degli antichi fu assai più nel vero di
quella dei moderni, allorchè ripetè fino alla sazietà
che il progresso materiale non è veramente
progresso, ma corruzione, se esso termina col dissolvere
energie intime, che cementano la grandezza,
che temprano la saldezza morale dei popoli.
Un giudizio, dunque, di progresso o di decadenza,
anche limitatamente ai fenomeni sociali
passibili di misurazione e valutazione quantitativa,
va fatto in rapporto alle ripercussioni sociali
di questi fenomeni. I quali sono forze socialmente
progressive, non in quanto riescono ad accumulare,
nel seno di una società, elementi più copiosi
che in passato, ma in quanto giovano a rendere
migliori — migliori nel puro significato darwiniano —,
ossia a far trionfare nella concorrenza
delle nazioni, i popoli nel cui seno essi ebbero a
generarsi. I casi della Germania e della Francia
contemporanee, al paragone della Germania e
della Francia del secolo XIX, sono stati, per noi
tutti, in questi ultimi anni, fenomeni rivelatori.
Ma questa riserva ci apre altresì la via a renderci

conto del modo in cui noi siamo in grado di parlare
di progresso e di decadenza, a proposito delle
forme politiche, di quelle della morale, dell’arte,
della letteratura di un popolo.




Noi non possiamo, come volgarmente si usa,
discorrere di forme politiche progressive o regressive;
non asserire, poniamo, che la monarchia assoluta
valga meno della repubblica; la democrazia
meno della oligarchia; il regime unitario più di
quello federativo, e viceversa. Il fatto ci avverte
come ciascuna di queste forme politiche fu la più
adatta in determinate situazioni, o la meno
adatta in altre; che cioè anch’esse hanno, non
già un valore isolato assoluto, ma un valore relativo
alla complessa società da cui emergono, o
in cui si tenta inserirle. Analogamente le varie
morali dei popoli non sono alcunchè di assoluto
e di graduabile: ciascuna risponde a determinate
condizioni sociali del momento; e se talora ci troviamo
a biasimarle o a condannarle, siamo vittime
di un pregiudizio o di un giudizio superficiale,
o le sorprendiamo in contrasto con la
conservazione della società, a cui esse appartengono,
o con talune sue tendenze che l’esperienza
ci avvisa determinatrici di progresso futuro.




D’altro canto, la letteratura, l’arte, la filosofia,
la religione non sono, nella loro essenza,
fenomeni sociali, sibbene individuali, e fra essi e
la trama sociale, su cui s’adergono, esistono rapporti,
che non sono di causa ad effetto, onde

nulla vieta che società decadenti vantino talora
artisti o letterati insigni, e nazioni nella pienezza
del loro rigoglio, filosofie e letterature mediocri.
Furono questi appunto, come sappiamo, gli alterni
casi di Roma antica e dell’Italia del Rinascimento.




Ma, per quanto non possa discorrersi in modo
assoluto di decadenza dell’arte, della morale o
della costituzione politica di ciascun popolo, le
forme e gli istituti artistici, morali, politici non
cessano per questo (così come il commercio, l’industria.,
la scienza ecc.) di poter divenire motivo
di progresso o di regresso. Ciò avviene, ogni qualvolta
essi investono con le loro conseguenze l’ordito
dei rapporti sociali che li sorreggono ed alimentano,
cooperando a rinsaldarlo o a disfarlo,
a migliorarlo o a peggiorarlo.




E un altro dubbio è lecito formulare: — Esistono
veramente, così come nel linguaggio corrente
si ripete, delle cause, delle cause prime, di
questo o di quel fenomeno sociale? —




Pur troppo, non ne esistono! Nello svolgimento
della storia umana, non ci sono che fatti,
niente altro che fatti, dei quali ciascuno è causa
e conseguenza, conseguenza e causa, di circostanze
impensate, e talora diversissime; anzi,
ogni fatto è causa di altri fatti — di questa o di
quella natura — che non va considerato isolatamente,
ma va posto in determinate relazioni con
fatti precedenti o contemporanei. La storia non è

stasi; è un flusso perenne, infrenabile, di cui
nessuna particella si può arrestare, ma in cui
solo è lecito segnare qualche punto di riferimento,
ciò che noi diciamo causa od effetto di questo o
di quel fenomeno, successivo o precedente.







In tale senso — e non in altro — va dunque
intesa ogni ricerca delle cause della grandezza o
della decadenza di un popolo; entro tutte queste
riserve va collocata la trama della indagine che
tentiamo nelle pagine seguenti.




Ma un’altra difficoltà, propria della disamina
che ci proponiamo, risiede non più nella poca chiarezza
e nella difficoltà dei concetti guidatori della
nostra indagine, ma nel materiale stesso. Moltissimi
sono gli anelli che ci sfuggono della vita interna
degli Stati greci; enorme il buio che incombe
sui minori, sì da essere, in fondo, ridotti a
conoscere, discretamente, solo la storia di Atene.
Se non che tutto questo impaccia grandemente chi
si sforzi di riesumare ciò che nel maggior numero
di casi non è possibile — i più minuti particolari
del passato —, non chi si studia di cogliere le direzioni
generali secondo cui il passato si svolse.
Chi a questo intende deve considerare le fonti storiche,
specie se del mondo antico, come frammenti
di un mondo scomparso, come rifiuti di un grande
naufragio, di cui i flutti sospingono a caso alla
riva sonante or questo or quell’altro detrito, ma
di cui ciascuno è pregno di un significato, che oltrepassa

il segno materiale da cui promana. Soltanto
per riaccendere questa luce, per ricomporre
l’insieme, per ricreare il clima storico, in cui quegli
sparsi elementi furono cosa viva, bisognava, e
bisogna, trarre da una più larga conoscenza storica,
dalla pratica della vita tutte quelle nozioni,
quelle suggestioni, quelle analogie, per cui
il passato rivive, per cui soltanto è lecito scrivere
di storia, e le quali sono (se ne divenga o no
consapevoli)  il presupposto necessario e fondamentale
della storia.




«Per chiunque», scriveva un grandissimo storico
moderno — J. G. Droysen — «non sa trovare
dietro un fatto isolato la piramide delle
condizioni, di cui esso è il culmine; per chi non
riesce a scovrire nelle indicazioni fortuite la tela
di connessioni e di presupposti, cui appartengono;
per chi nella storia altro non vede che un
mosaico di passi estratti dai testi relativi, per
costui (ahimè!), essa rimane muta e infeconda
come scheletro privo di vita».




Parole auree, che richiamano alla mente le altre,
con le quali il massimo storico dell’evo antico
accompagnava ai lettori l’opera sua, e che
varrebbero la pena fossero gelosamente rammentate
da tutti i filologuzzi e criticastri contemporanei:
«Quanti s’illudono di poter conoscere la
storia universale attraverso qualcuno soltanto
dei suoi frammenti, sono simili a coloro che,
per vedere le membra sparse di un organismo già

ricco di energia e di bellezza, stimassero di averlo
dinanzi nella sua piena attività di vivente. Sì
che, qualora alcuno, ricomposto ad un tratto
l’animale e ridonatolo alla forma originaria ed
alla vita, tornasse loro a mostrarlo, io non ho
dubbio, converrebbero tutti d’essere stati tanto
remoti dal vero quanto chi sogna è lungi dalla
realtà. È possibile formarsi dalle parti un’idea
approssimativa del tutto; non è possibile averne
scienza e cognizione sicura. Perchè si deve tenere
ben fermo che ogni notizia parziale contribuisce
alla intelligenza del tutto; ma questa si può solo
conseguire dalla connessione e dalla comparazione,
dal rilievo delle somiglianze, e delle differenze,
di tutte le parti fra loro: solo chi studia in
tal modo può dalla storia ritrarre giovamento e
diletto»[6].




Note all’Introduzione.



1.  F. De Sanctis, L’uomo del Guicciardini, in Saggi
critici, Milano, Treves, 1914, III, p. 34.





2.  Mi riferisco specialmente al Fustel de Coulanges
e al suo Polybe ou la Grèce conquise par les Romains,
in Questions historiques, Paris, Hachette, 1893,
p. 121 sgg.





3.  Si cfr. la polemica di Giuliano l’Apostata contro
i Cristiani circa la teorica degli Dei nazionali: Julian.,
Contra Christian., 115 sgg.; 238 D, ed. Neumann.










4.  Una ottima trattazione di carattere storico sull’idea
di progresso, presso antichi e moderni, è contenuta
in I. B. Bury, The idea of progress, an inquiry in to its
origin and growth, London, Macmillan, 1920. Ma l’antitesi
fra le due concezioni, antica e moderna, era stata,
prima ancora, colta e sviluppata egregiamente da G. Ferrero,
Tra i due mondi, Milano, Treves, 1913.





5.  C. Barbagallo, Il materialismo storico, Milano,
«Fed. it. Bibl. popolari», 1916, p. 107.





6.  Polibio, I, 4. 7-11.












CAPITOLO PRIMO.
LA SCHIAVITÙ
E L’ANTICA SOCIETÀ ELLENICA




La schiavitù
e la sua importanza storica.



Il primo dei molti problemi, che un’associazione
di uomini, regolarmente costituita, deve risolvere,
è quello della produzione materiale. Non
che tale sia il fine più nobile, fra i molti, cui la
vita umana possa tendere, ma è certo quello che
condiziona tutti gli altri, ed essa ha, in ogni società,
l’identica importanza che il bilancio domestico
in una famiglia, che il bilancio pubblico in
uno Stato. Fortunato quel popolo che, avendo risolto
felicemente il problema della sua produzione,
riesce, così facendo, a rendere possibile la
sua esistenza sociale! Esso avrà conquistato la
forza di attraversare incolume i rischi più terribili,
che talora si abbattono sulla vita delle nazioni;
avrà trovato il segreto di dominarli o di
superarli. Quella società, invece, che a ciò non
avrà saputo provvedere, quali che siano le aspirazioni
ideali della sua maggioranza o delle sue

minoranze elette, non potrà non finire, scivolando
lentamente nella decadenza o precipitando d’un
balzo nella catastrofe.




Così, ripetiamo, avviene nella vita dei singoli;
così in quella delle nazioni. Se dunque noi vogliamo
riuscire a cogliere le cause prime della
grandezza o della decadenza dei popoli, noi dobbiamo
anzitutto sforzarci di mettere la mano
sulla loro speciale forma di produzione e intenderne
il meccanismo, i vantaggi, i difetti: quello
che, in una, parola, li mette in grado di vivere e
di trionfare nella gara universale.




Or bene, il mondo antico — e quindi anche la
Grecia — poggiarono sulla pietra angolare della
schiavitù. Lo schiavo, o, meglio, il lavoratore non
libero, fu al tempo stesso lo strumento e il motore
animato dell’agricoltura, dell’industria e del
commercio antico. Lavoravano anche i liberi, ma
in proporzione assai più piccola e (salvo in tempi
o in regimi economici relativamente progrediti)
con una capacità e una versatilità infinitamente
minori di oggi. Il fenomeno della schiavitù, nel
mondo antico, è stato più volte, troppe volte, oggetto
di aspre requisitorie morali, di condanne
violente per le società che si acconciarono ad
adottarla. In realtà la schiavitù fu, nè più nè
meno, che uno dei tanti mezzi, per cui l’uomo,
attraverso i tempi, si è sforzato di risolvere (solo
parzialmente riuscendovi) il problema della sua
esistenza materiale. In quella fase dell’età prima

di ciascun popolo, in cui le braccia di una sola
gente o di una sola tribù non furono più bastevoli
alla coltura del suolo, alla difesa dagli aggressori
esterni, alla produzione di tutti gli oggetti occorrenti
alla vita: in tempi, nei quali nessuno dei
mezzi, che oggi valgono ad allettare e fissare il
lavoro dei liberi, riesciva praticamente efficace,
laddove le guerre, continue fra minuscoli aggregati
sociali, fornivano in abbondanza le braccia
pel lavoro servile, gli uomini ebbero il merito insigne
di rivolgere a scopi utili questa somma non
indifferente di energie, che il caso poneva a loro
disposizione, su territori sconfinati, talora in
gran parte sterili. Per tal via la schiavitù segnò
una delle prime forme dell’umano lavoro e divenne
strumento efficace di produzione e di accrescimento
della ricchezza.




Essa segnò la prima separazione di funzioni
nella società primitiva; essa permise la divisione
del lavoro sociale, e, nel lavoro stesso, una distribuzione
particolare di energie e di attitudini;
soprattutto, essa rese possibile due fatti, che in
seguito dovevano assumere la più alta importanza:
in primo, la separazione di una classe
guerriera da una classe produttrice, il che rese
possibile la formazione di grandi Stati, invece
delle atomiche tribù primitive; in secondo, l’abito
metodico e costante al lavoro, ossia la possibilità
della produzione di beni e di ricchezze, che servissero
a qualcosa di più complesso e di più alto

della soddisfazione dei bisogni elementari ed immediati
dell’individuo. Questa la grande funzione
storica della schiavitù primitiva![7].




Pur troppo, come avviene di tutte le forze
che si sviluppano in seno alla vita e alla storia,
anch’essa, la schiavitù, andò col tempo svolgendo
ed emanando da sè medesima un’influenza nociva
all’ambiente sociale, in cui era posta e viveva,
un’azione contraria allo sviluppo economico, che
essa aveva saputo suscitare. Tali conseguenze si
andarono aggravando con l’incalzare dei secoli.
Studiare quindi, nella Grecia antica, la forma del
lavoro servile, la sua natura, la sua portata, le
sue conseguenze — in una parola, la sua crisi, e le
crisi sociali, ch’essa andò man mano determinando
nei vari dominî dell’industria, del commercio — significa
penetrare nel mistero della
sua vita spirituale: così oggi studiare le crisi del
regime di quel libero salariato, che s’inaugurò
nel mondo nei secoli XIV-XV, significa risalire
alle origini prime della più grande fra le tragedie
materiali e morali, che travagliano la civiltà contemporanea
dei due mondi.



La popolazione schiava in Grecia.



A tal fine, ossia al fine di formarsi un’idea
esatta del peso che la schiavitù esercitò nella vita
sociale ellenica, noi brameremmo vivamente conoscere
il rapporto numerico fra la popolazione

libera e la servile, e quello dell’una e dall’altra,
con la superficie, la produzione, l’importazione
ecc., nei singoli Paesi della grande nazione.




Pur troppo, assai esigua è la copia dei dati, di
cui possiamo disporre, e soltanto nei rispetti più
superficiali e più generici del problema. Secondo
i calcoli più noti e più accreditati del Beloch[8],
i rapporti fra popolazione libera e popolazione
schiava, nei Paesi greci di cui meglio siamo informati,
e nel periodo più luminoso di quella storia,
ossia a mezzo il secolo V, sarebbero i seguenti:




 
  	  	Superficie in km2 	Popolaz. libera 	Schiavi 	Pop. relat. per km2 	Pop. fra lib. e sch.
 

 
  	 
 

 
  	Argolide (insieme con Egina e Corinto) 	4185  	165.000 	175.000 	78 	1:1,09
 

 
  	Attica 	2647  	135.000 	100.000 	89 	1,35:1
 

 
  	Megaride 	470  	20.000 	20.000 	88 	1:1
 

 
  	Beozia 	2580  	100.000 	50.000 	58 	2:1
 

 
  	Eubea 	3592,3 	40.000 	20.000 	17 	2:1
 

 
  	Cicladi 	2701,4 	80.000 	50.000 	48 	1,60:1
 

 
  	Corcira 	770,6 	30.000 	40.000 	91 	1:1,33
 





Ma si tratta di cifre, diremo così, morte, ossia
di cifre, in buona parte lambiccate su ragionamenti
critici d’incertissime fondamenta, e
attraverso le quali non si distinguono le forme
diverse di lavoro, cui le centinaia di migliaia di
schiavi della Grecia antica attendevano. Una immagine
più viva della realtà è forse preferibile
attingere dalle genetiche valutazioni degli antichi

scrittori, o fissando l’attenzione sulla natura
di talune delle aziende — agricole, industriali,
commerciali — della cui memoria il tempo edace
non volle, come di solito, privarci.




In genere, la grande proprietà, in Grecia, non
impiegava schiavi, ma servi della gleba, del cui
infelice regime avremo ad occuparci in altro capitolo
del presente volume. Ma impiegava anche
schiavi, e di schiavi si servivano la media e la
piccola proprietà. Nella classica operetta di Senofonte,
l’Economico, tutto il personale degli
addetti al lavoro dei campi è, quasi per definizione,
concepito come schiavo. Schiavo è di regola
il direttore dell’azienda, e schiavi sono gli
operai, fra cui il padrone del fondo deve ogni
giorno recarsi, con cui gli tocca dividere la fatica,
intellettuale e morale, se non precisamente
quella materiale delle braccia, e a cui, a tempo e
luogo, egli impartisce lodi, incitamenti, castighi.
Allorchè, nella terza fase della Guerra del Peloponneso,
gli Spartani occuparono Decelea, piantando
così una spina nel cuore dell’Attica — quella
spina che Atene non riuscirà più a svellere dalle
proprie carni — ben 20.000 schiavi lasciarono i
lavori quotidiani, ed erano in buona parte fuggiaschi
dai campi e dal duro ufficio della custodia
del bestiame[9]. Ogni fondo, piccolo o grande,
aveva i suoi schiavi[10]. La Beozia, paese eminentemente
agricolo e punto industriale, contava
una cospicua popolazione servile, la quale andò

crescendo sensibilmente dal V al IV secolo di C.;
e schiavi anche, almeno nel IV secolo, c’erano in
Locride e in Focide, dove Mnasone di Elatea cominciò
col possederne da solo circa un migliaio[11],
con grande scandalo dei suoi concittadini,
memori delle antiche, libere tradizioni
locali. La conclusione, possibile a ricavare da
tanti elementi, è questa: che in Grecia «esisteva
una massa enorme di schiavi impiegati nell’agricoltura»[12].




Non meno numeroso era il personale servile
richiesto dall’industria ellenica. Lo schiavo dava
moto e vita, non solo alle aziende di una certa
importanza, ma anche all’umile lavoro dell’artigiano;
non solo alla grande, ma anche alla piccola
e alla piccolissima industria. In Atene l’officina
dell’oratore Lisia e del fratel suo contavano
all’incirca 120 schiavi fabbroferrai; quella dell’oratore
Demostene, 20 schiavi ebanisti e 33 fabbricatori
di armi. Altre officine dovevano essere
più piccole. Una fabbrica di scarpe — quella di
Timarco — non superava i 9 o 10 schiavi; v’era
chi possedeva un unico schiavo, quale suo umile
aiutante. E sono gli schiavi a lavorare il ferro e
il bronzo, a fabbricare passamanerie e strumenti
musicali, a conciare pelli, a preparare droghe e
profumi[13].




Uno dei campi più notevoli di applicazione del
lavoro servile è l’estrazione del metallo dalle miniere
e la sua prima lavorazione. Tutte le dure

fatiche minerarie sono compiute da schiavi, e
nell’Attica i concessionari per l’estrazione e
per la prima lavorazione dell’argento del Laurium
disponevano chi di 50, chi di 300, chi di 600,
chi di ben 1000 schiavi[14].




Lo Stato intraprende talora grandiose costruzioni
pubbliche. Uno degli scopi principali ne è
quello di dar lavoro e pane all’irrequieto proletariato
delle grandi città. Ma anche le imprese,
iniziate dallo Stato, o che si fanno per suo conto,
impiegano schiavi. Dai conti, che ancora possediamo,
di lavori pubblici nell’Attica, si rileva
come gli schiavi si ritrovino in ogni specie di
attività manuale, qualificata o no, ma certo,
particolarmente, in quelle più facili e più grossolane.
Di 38 lavoratori della pietra, addetti alla
costruzione dell’Erechteion, in Atene, almeno 15
sono certamente schiavi[15]. Altri schiavi figurano
nei conti relativi ai lavori di un santuario a Cerere
e Proserpina in Eleusi, nei conti dell’Eleusinion
in Atene, non che nei lavori del Portico
così detto di Filone[16]. E schiavi sono in prevalenza — forse
10 contro 1 — i lavoratori del
Didymeion di Mileto, nella prima metà del secolo
III a. C.[17].




Anche nel commercio greco gli schiavi hanno
la loro grande parte. È probabile che, quali mercanti,
figurino in intraprese pubbliche, per esempio,
nei lavori relativi all’Erechteion, al Santuario
di Eleusi e all’Eleusinion ad Atene[18];

ma è certo che essi figuravano come impiegati,
come dirigenti, e perfino come associati nel commercio
privato e nelle piccole industrie bancarie
dell’Atene classica. La conclusione possibile a ricavare
da tanti elementi, è ancora una volta questa:
che nell’Ellade classica, in seno all’industria,
al commercio, alla banca, l’elemento servile
fu preponderante sull’elemento libero, e che,
in genere, la popolazione schiava, di fronte a
quella libera, se non strabocchevole, come nel
mondo orientale e romano, non fu certo esigua;
onde i suoi gravi effetti, se non sterminati come
in altre età e presso altri popoli, non mancarono
di riuscire sensibili.



Improduttività
e costosità del lavoro servile.



La prima delle perniciose ripercussioni economiche
della schiavitù era la seguente: gli
schiavi, mentre da un lato offrivano a chi li
possedeva e faceva lavorare, un margine minimo
di reddito netto, minacciavano, dall’altro, di
stazionarietà o di regresso le sorti della produzione
ad essi affidata, e la restante popolazione,
dei danni non lievi di una concorrenza spietata e
di un prodotto scarso e relativamente costoso.




Le ragioni del primo fatto sono agevoli ad intendere.
Mentre nella moderna economia a libero
salariato, il proprietario o l’industriale non

spende nulla o assai poco per la sorveglianza del
lavoro, nulla pel mantenimento dei lavoratori,
limitandosi a corrisponder loro — e senza continuatività
alcuna — un salario, che può essere inferiore
ai bisogni elementari dell’operaio e sempre
deve esserlo al valore del suo prodotto, in
regime a schiavi, avviene precisamente l’opposto.
Qui la sorveglianza deve essere continua e abbondante,
qui il mantenimento non può limitarsi al
periodo, in cui lo schiavo compie una funzione
utile, ma è necessario si estenda anche a quelli
in cui il suo lavoro riesce, per cause impreviste, o
assolutamente nullo o passivo. Nel regime a
schiavi, infine, la sussistenza dei lavoratori deve
essere curata in modo speciale, perchè solo sui
proprietari ricadono i danni delle malattie, della
morte, della vecchiezza degli schiavi e della diminuita
quantità e della peggiorata qualità del
prodotto[19].




Mentre il libero lavoratore porta seco talvolta
gli strumenti del lavoro, e sempre un’abilità e
una tecnica particolare, un tal quale interessamento,
suscitato in lui dal timore di eventuali
rappresaglie o dalla speranza di compensi straordinari,
lo schiavo non dispone di alcuna capacità
sua propria, o, in tal caso, è acquisibile a
prezzi elevatissimi; e solo per eccezione, e in
condizioni speciali, riesce possibile stimolarne
utilmente la diligenza e l’attività. Perfino il
fatto stesso dell’organizzazione e della resistenza
dei liberi lavoratori, che oggi rappresenta uno dei

pericoli maggiori per la contemporanea economia
capitalistica, ha un suo lato favorevole, in quanto
costituisce uno stimolo continuo al perfezionamento
degli strumenti della produzione. Ma dell’una
e dell’altra lo schiavo è, per definizione, incapace.




All’opera dello schiavo non può affidarsi alcuno
istrumento perfezionato perchè non saprebbe
usarne, e lo guasterebbe. Ma se per caso egli ne
scoprisse uno che valesse a rendere più leggera e
più breve la sua fatica, egli non trarrebbe compenso
alcuno dalla sua invenzione, ma sarebbe
considerato e trattato come un operaio spregevole
che rifugge dal lavoro. Onde là dove si adoperano
schiavi, è necessariamente impiegata maggior copia
di forze di lavoro che non dove si adoperano
lavoratori liberi, e l’opera dei primi riesce meno
remunerativa anche quando e dove la giornata
dei liberi risulta costosissima[20]. Per le stesse ragioni,
assai difficilmente possono affidarsi agli
schiavi lavori difficili e complicati. Onde, non
sviluppo tecnico dell’agricoltura e dell’industria,
non intensità o versatilità della produzione[21],
non l’uso dei cottimi, non possibilità di proporzionare
il numero dei lavoratori alle oscillazioni
del mercato, non fortunosi effetti della concorrenza
operaia, ma pesante tardità e rudezza
d’opera, rapidissimo esaurimento del terreno,
crisi incessanti, margini di guadagno angusti,
una condizione forzata di semipovertà generale.




Questi fenomeni non potevano non gravare,

ora poco ora moltissimo, sull’economia classica,
ed essi furono, talvolta con maggiore, tal’altra
con minore consapevolezza ed intenzione, segnalati
dai suoi antichi teorici. D’altra parte, le condizioni
igieniche erano nel mondo greco-romano,
specie nei grandi centri, assai più deplorevoli che
in quello a noi contemporaneo; donde quella frequenza
di mostruose epidemie, che talvolta mietevano
a migliaia per giorno la popolazione di
una sola città e arrecavano la desolazione e lo
sterminio di intere province[22]. Ora, se la constatata
brevità della media individuale della
vita[23], e se la mortalità dei liberi tornava a
danno dei pazienti e delle loro famiglie, le conseguenze
dell’identico fenomeno, ogni qualvolta
si trattava di schiavi, ricadevano tutte sui loro
possessori, il cui profitto poteva magari venire
letteralmente assorbito dalla rata d’ammortamento,
d’ordinario elevatissima.




Nè era tutto: la mortalità degli schiavi, che,
come sempre, doveva riescire di parecchio superiore
a quella dei liberi[24], veniva, coi nuovi
acquisti, ch’essa imponeva, ad avvincere il proprietario
al monopolio degli allevatori e dei cacciatori
di carne umana, le cui onerose pretensioni
devono, anche nell’evo antico, essere state
uno dei più gravi incitamenti a quelle frequenti
razzie, che si denominavano guerre coloniali[25].
Ma, di rimbalzo, altrettanto perniciosi, nei rispetti
dell’economia a schiavi, erano gli effetti

d’ogni genere di guerre, specie se combattute fra
popoli confinanti, specie se frequentatissime come
nel mondo ellenico. Esse porgevano occasione a
bottini e a fughe di schiavi, e questo, mentre da
un lato provocava nuovi dispendi, sia per le taglie
e le ricompense, talora elevatissime, ai catturatori[26],
sia per i contratti di assicurazione[27],
cui era d’uopo ricorrere (cose tutte che moltiplicavano
le già considerevoli spese di mantenimento),
determinava sempre, all’improvviso, crisi,
subitanee e dolorose, nella industria e nella agricoltura.




Non diversi erano gli effetti delle carestie,
molto più frequenti che non oggi, sia a motivo
della coltura rudimentaria, e quindi della scarsa
produttività della terra, sia della mancanza di
un mercato mondiale, sia dello stato, quasi permanente,
di guerra, in cui si dibattè, pur troppo,
per secoli, l’Ellade antica[28]. Per esse, infatti,
il possessore di schiavi era posto nel doloroso dilemma
o di sostentare con una spesa moltiplicata
il costoso personale servile[29] o di lasciarlo
perire, mandando in rovina ciò che per lui rappresentava
un ingente capitale di lavoro.




Palesi, dicemmo, erano agli occhi di tutti la
malavoglia e l’infedeltà con cui lo schiavo prestava
la propria opera[30]; infedeltà e malavoglia,
che, mentre da un canto si traducevano
nella necessità di una sempre crescente e moltiplicata
sorveglianza, erano, d’altro lato, cause

principali della deficienza, qualitativa, e quantitativa,
del prodotto del suo lavoro[31]. Or bene, si
potrebbe pensare che esistessero, in potere del proprietario,
espedienti disciplinari, straordinari e
inauditi, in confronto a quelli che a lui sarebbe
stato lecito usare coi liberi. Ma si tratta di mera
illusione: ogni sfregio operato sulle carni degli
schiavi, maltrattandone od abbreviandone l’esistenza,
equivaleva a scemare il valore del capitale
del proprietario, e, in certi casi, a provocare un
vuoto incolmabile nel suo patrimonio[32]. Ond’è
che da Platone[33] a Senofonte[34], da Senofonte a
Catone[35], da Catone a Varrone[36], da Varrone
a Columella[37], si leva universale l’ammonimento,
pur troppo vano, che gli schiavi debbono
essere trattati con ogni riguardo, e non già per
ispirito di umanità, sibbene nell’interesse medesimo
del proprietario![38].



Il regime a schiavi e la produzione.



Tutto ciò è a dire nei rispetti di coloro che
adoperavano schiavi, ossia delle classi, dirigenti
e produttrici, dell’antichità classica, talora paradossalmente
povere come i più poveri dei loro
soggetti[39]. Altrettanto dolorosa è la constatazione
di quello che avveniva nei rispetti della
qualità della produzione servile, ossia, di un
fatto che toccava l’interesse generale della società. — Il
lavoro servile è un lavoro da

carnefici![40] —. Questo il grido disperato che prorompe
dalla bocca di tutti gli economisti dell’evo
antico. L’agronomo romano Columella, vissuto
nell’età del maggior sviluppo della schiavitù
in seno al mondo greco-italico, scriveva: «Gli
schiavi danneggiano assai la coltivazione: locano
i buoi al primo venuto, li nutrono male, lavorano
la terra senza intelligenza; mettono in
conto più sementi che non ne seminino; trascurano
il prodotto del suolo; il grano che hanno
portato sull’aia per batterlo, o lo rubano o lo
lasciano rubare; il grano, già riposto, non lo
dànno fedelmente in conto; di guisa che, per
colpa del dirigente e dei suoi schiavi, la proprietà
va in rovina....». E in altro luogo: «Se il
padrone non sorveglia attivamente i lavori, accade
quello stesso che in un esercito durante l’assenza
del generale: niuno più adempie al suo
dovere.... Gli schiavi si abbandonano ad ogni genere
di eccessi..., pensano meno a coltivare che
a devastare....»[41]. E Plinio il vecchio, allargando
la sua osservazione e la sua condanna ad
ogni forma di lavoro servile, aggiungeva: «È
pessima idea quella di far coltivare i campi da
schiavi, giacchè pessima è l’opera di chi fatica,
costretto soltanto dalla disperazione!...»[42].




Non basta. Uno dei motivi principali della rovina
dell’agricoltura, nonchè della decadenza o
della stazionarietà dell’industria, è stato in ogni
tempo l’assenteismo del proprietario. Ma i malefici

effetti di cotale fenomeno venivano resi le
mille volte più acuti e sensibili dalla esistenza
di un regime a schiavi, il quale, d’altro canto,
in grazia della sua stessa natura, ossia per l’illusione
ch’esso dava di lavoro meccanico e sempre
uguale a se stesso, induceva più facilmente
i produttori a contravvenire al loro obbligo morale
di una presenza continua ed operosa. Come
nel mondo romano, così in quello greco, i dominî
rurali alquanto estesi e le officine, specie
se proprietà di gente arricchita, e che, come tale,
amava occuparsi di tutto, fuorchè di agricoltura
o d’industria, venivano affidati a un sovrintendente,
il quale, nel maggior numero dei casi,
era uno schiavo[43]. A parte la difficoltà, sempre
rilevata dagli antichi, di trovare all’uopo persona,
tecnicamente e moralmente capace, il sovrintendente
altro desiderio non poteva avere all’infuori
di quello di sfruttare sino all’esaurimento la terra
col minimo di capitale, o di produrre merci
della minore spesa e della peggiore qualità. Per
lui, povero schiavo, la concorrenza intercapitalistica
non dispiegava mai l’abbondanza delle sue
sgargianti lusinghe, onde l’ingorda inerzia e il
rozzo empirismo — che egli non aveva del resto
mezzi per affinare — rimasero nell’antichità due
motivi fieramente avversi allo sviluppo dei due
rami principali della produzione e al progresso
delle scienze che vi si collegano[44].




Alla metà del secolo XIX, nelle colonie meridionali

degli Stati Uniti, nelle quali fioriva vigorosa
l’economia a schiavi, e la concentrazione
della proprietà aveva favorito al massimo grado
l’assenteismo dei proprietari, la produzione, entro
un solo decennio, scemò del 7%, mentre nelle
colonie del nord, popolate di liberi lavoratori,
essa cresceva del 27%[45]. Per gli stessi motivi,
in Italia, entro un secolo, da Varrone a Columella,
la produzione cerealifera scemava del 30
o 40%[46].




Ma, assumendo come esempio il caso più fortunato,
quello cioè di un capociurma, tutto inteso
a sfruttare fino ai limiti del possibile le sue
energie di lavoro — i suoi schiavi —, noi non
possiamo non sentire come la ripugnanza di questi
ultimi e gli espedienti, subdoli o palesi, che
essa avrebbe loro suggerito, dovevano farsi più
numerosi e più gravi sotto la sorveglianza di un
siffatto dirigente che non sotto il comando di un
libero, o, tanto meno, del vero proprietario della
terra o dell’officina. Per tutte le suesposte ragioni
i lavori tiravano in lungo, il prodotto scemava
di quantità e peggiorava di qualità, la
terra si esauriva; talune produzioni non riuscivano
a mantenersi in vita[47]; nell’agricoltura
si rendeva inevitabile il latifondo; nell’industria,
le grandi intraprese, cui, come abbiamo visto
e torneremo a vedere, sospingeva per strana
ironia la natura stessa del lavoro servile, intisichivano,
colpite da misterioso arresto di sviluppo,

e ad ogni giorno, ad ogni ora, ricorrevano — dolorose
conseguenze dell’economia dominante — tutti
quei fenomeni che in tutte le età hanno tristemente
squillato come segnali d’allarme del
regresso della produzione.




Non mancano altri mezzi di accertamento di
un siffatto fenomeno, capitalissimo. La scarsa
produttività dell’antica mano d’opera servile è
indicata dal tempo e dal personale richiesto dai
vari generi di lavoro.




Il vecchio Catone calcolava come indispensabili
a coltivare un oliveto di 240 iugeri (Ea. 60
circa) ben 13 schiavi[48]. E si trattava di cultura
arborea, anzi della cultura dell’olivo, la quale
esigeva un assai minor concorso di lavoro, che
non la vite o i cereali. Un vigneto di 100 iugeri
(Ea. 25 circa) richiedeva infatti ben 16 schiavi[49].
L’agronomo Saserna ne calcolava 12 per 100 iugeri
(Ea. 25 circa) di terre in semina[50], supponendo
necessarie da 5 a 6 giornate per ogni iugero
(a. 25 circa) di suolo pianeggiante[51], e
4 buoi e 11 schiavi per arare 200 iugeri (Ea. 50)
di terreno alberato[52]. Columella opinava che
un podere non alberato di 200 iugeri (Ea. 100) si
dovesse coltivare con non meno di due paia di
buoi e quattro schiavi, nonchè di sei altri operai,
e che delle sementa granifere, le quali abbisognano
di una quadrupla aratura, si può ultimare
lo spargimento su 25 iugeri (Ea. 6) solo entro
quattro mesi circa di lavoro[53].




Or bene, un secolo e mezzo addietro circa, in

Inghilterra, senza ancora l’aiuto del moderno
macchinario agricolo, e per gli stessi lavori, s’impiegava
un numero parecchie volte minore d’operai[54]
e, certamente, con lo stesso numero d’operai,
una quantità assai minore di tempo.



Il macchinario
e i lavori agricoli in Grecia.



I mali effetti della schiavitù e della sua relativa
improduttività venivano aggravati dalla rudezza
del macchinario agricolo e industriale, che,
a sua volta, dipendeva (l’abbiamo notato) sia
dalla normale malavoglia ed inesperienza degli
schiavi, per cui era pericoloso affidar loro strumenti
delicati e difficili, sia dall’inceppato sviluppo
tecnico di ciascun ramo della produzione.




Sembra un caso, mai non lo è: il popolo greco,
fornito di tanta squisitezza, d’intelligenza, di
tanta profonda cognizione delle discipline matematiche,
non seppe, attraverso lunghi secoli di
prosperità, compiere alcun progresso, degno di
rilievo, nel macchinario o nei lavori dell’industria
o dell’agricoltura; e dei progressi notevoli
che, in quest’ultima, ebbe a compiere il popolo
romano[55], è mestieri dichiararsi debitori all’età
che precedette la universale adozione dell’economia
servile e alle molteplici influenze, che, nella
sua lunga e avventurosa storia, esso ebbe a subire
e ad usufruire[56].




Nè poteva darsi altrimenti. Lo sviluppo tecnico

e scientifico sono determinati, non già, come
volgarmente si ritiene, dalla inventiva di isolati
scienziati e pensatori, ma in primo luogo dalle
esigenze, tecniche ed economiche, del lavoro.
Nelle moderne colonie americane, ove fu a suo
tempo restaurato l’antico lavoro a schiavi, gli
strumenti della produzione non apparvero più
simili a quelli dai coloni conosciuti e adoperati
nella madre patria, chè vi se ne erano sostituiti
altri, rozzi ed inetti, rievocanti il macchinario
dell’agricoltura e dell’industria antica.
Di essi un osservatore contemporaneo scriveva:
«Quanto alla produzione, noi viviamo in
secoli da un lungo tempo oltrepassati. Per noi, le
macchine, lo sviluppo integrale della scienza e
dell’arte sono come non mai avvenuti»[57].
E l’Olmsted, descrivendo un podere della Virginia,
aggiungeva: «Io vidi degl’istrumenti che
niuno di noi permetterebbe ad un libero lavoratore,
giacchè il solo peso e la rudezza devono
rendere il lavoro di almeno un decimo più gravoso.
Ma è assurda l’ipotesi di strumenti più leggieri
e più progrediti, giacchè nelle mani degli
schiavi non oltrepasserebbero la vita di un sol
giorno....»[58].




Similmente, ad onta della copia degli utensili
agricoli, in Italia, nel secolo di Augusto, niun
altro metodo di concimazione era conosciuto, o
almeno praticamente, e con fiducia, seguìto, tranne
quello della concimazione naturale[59], e le

rotazioni agrarie, tanto caldeggiate da Catone,
rimanevano coperte dall’ignoranza e dall’oblio,
perchè la mano d’opera servile, incapace di versatilità,
non riusciva a sapervisi dedicare[60].
L’aratro ateniese, nel periodo del maggiore sviluppo
della metropoli dell’Attica, era rimasto
all’incirca tale quale nell’età culturale omerica
e preomerica, rozzo strumento a chiodo, cui non
si aggiogava più di una coppia di buoi, e che, per
la sua esilità, riesciva, più che a fendere, a graffiare
il terreno alla superficie[61]. Come ai tempi
di Omero, le sementa si continuavano a spargere
a mano; a mano si mietevano le spighe[62], che
le unghie delle bestie da soma erano incaricate di
trebbiare[63] e la mobile discrezione del vento di
nettare[64]. Fino all’età di Aristofane, il mondo
ellenico continuava ad ignorare il rullo e l’erpice[65],
nonchè i benefici effetti delle concimazioni
chimiche[66] e delle rotazioni agrarie, in
cui vece perdurava, in tutto il suo vigore, il sistema
della cultura a maggese[67]. Tutto questo
spiega come a Senofonte fosse lecito affermare
che per l’agricoltura non occorresse nè lungo tirocinio,
nè speciale abilità[68].




Ma i vantaggi dell’industrializzarsi dell’agricoltura
e della manifattura non sono soltanto
tecnici: sono essenzialmente economici. Un ettaro
di frumento, mietuto a mano, costa il doppio
circa di un ettaro mietuto a macchina[69]. E il
basso prezzo di tutti i manufatti, per cui il secolo

XIX andò felice e glorioso, si dovette appunto
alla sostituzione del lavoro a macchina al lavoro
a mano.




In concorrenza con Paesi di più elevato tenore
economico, la Grecia antica ne usciva battuta:
quello che — vedremo — avvenne di fatto
nel periodo così detto ellenistico. E una nazione,
le cui energie economiche falliscono al cimento
della concorrenza, è per questo soltanto condannata
a una generale decadenza.



La produzione del suolo.



Ma è possibile conoscere, in modo più preciso,
il livello a cui si eleva il prodotto del suolo,
stremato d’ogni parte da tante e tanto sfavorevoli
condizioni?




Noi non siamo direttamente informati della
sua altezza relativa in Grecia; ma è lecito indurla,
con le debite cautele, da notizie collaterali.
Per fermarci ai due cereali più cospicui dell’antichità,
l’orzo ed il frumento, noi sappiamo che, in
Italia, il massimo della produzione, nell’ultimo
secolo, innanzi l’êra volgare, non oltrepassava i
7-10 hl. per ha., e, nel primo secolo dopo l’êra volgare,
non superava i 6-7 hl. per ha. Noi sappiamo
che nelle migliori contrade della più fertile Sicilia,
la media, della produzione relativa di questi
due cereali toccava, nello stesso periodo di tempo,
i 12-15 hl. per ha.[70]. Or bene, nella Grecia antica,

un paese assai meno fertile della Sicilia, e
dell’Italia, la produzione doveva essere ancora
più scarsa, e della sua bassezza possiamo forse
credere di aver raggiunto la conferma attraverso
un dato, ormai generalmente ammesso, il totale
della produzione cerealifera, nel 329-28 a. C., dell’Attica,
di Sciro, Lemno, Imbro, e dell’isoletta
di Salamina, che, per l’orzo, in cifra tonda, si
può ragguagliare in hl. 343.000, e, pel frumento,
in hl. 75.800[71]. A tali cifre si può pervenire per
induzione; ma esse non sono per questo meno sicure,
almeno, in rapporto all’anno, cui esse si riferiscono.
Or bene, assumendole come rappresentanti
la media produzione totale dell’orzo e del
frumento, nei Paesi sopra indicati, si può, con le
debite cautele, ricavarne la produzione media relativa
dei due cereali, che, per ciascun ettaro,
offrirebbe le proporzioni seguenti:




 
  	  	  	Frumento 	  	Orzo
 

 
  	Attica 	Hl. 	2,50-3,50 	Hl. 	5,50-6,50
 

 
  	Salamina 	» 	4 	» 	8
 

 
  	Sciro 	» 	3,50-4 	» 	6,50-8
 

 
  	Lemno 	» 	12-13 	» 	24-25
 

 
  	Imbro 	» 	7,50 	» 	8,50[72]
 





Cifre, evidentemente, bassissime, come qualche
paragone col mondo contemporaneo può avvertirci.
La sterile Grecia di oggi, innanzi e dopo
le grandi riforme dell’ultimo ventennio, produce
in media hl. 6-10 di frumento ed hl. 10,50-11,50
di orzo per ettaro[73]. Il suolo dell’Italia nostra,

pur troppo, non più fertile di quello della consorella
greca, rende una media in granaglie di 11-12
hl. per ha. di frumento, mentre Paesi, meglio
favoriti dall’arte o dalla natura, producono assai
di più: la Germania, hl. 12,7 per ha.; gli
Stati Uniti, hl. 17,9; la Francia, hl. 18,1; la Danimarca,
hl. 30; il Belgio, hl. 31,1, e così via[74].




Ma noi non siamo in grado di acquistare una
idea precisa del divario della produzione del suolo,
fra l’evo antico e l’evo moderno, se non poniamo
mente ad un altro fatto assai notevole: che cioè,
laddove nei Paesi contemporanei, la cultura, per
quanto varia, si fa ogni giorno più continua[75],
le terre del mondo antico, rimanevano a maggese,
alternativamente, un anno sì ed uno no[76]. In
tal caso, la cifra della produzione di ciascun ettaro
è di un valore economico assai diverso, a seconda
si discorre del mondo antico o di quello
odierno, e, a stabilire un’equa proporzione fra
l’uno e l’altro, occorrerebbe dimezzare, o quasi,
la prima, o raddoppiare la seconda.




L’antica produzione dei cereali potrebbe dirsi,
quindi, in genere, minore della nostra del 50%,
o, tenendo conto della differenza annua di prodotto
nelle contemporanee rotazioni agrarie, di
almeno il 30%. Tutto ciò, ogni qual volta, come
talora avveniva, l’insipienza o la malavoglia o la
ostilità vera e propria dei lavoratori[77] non facevano
che il ricolto riescisse appena pari alla
semina, o, magari, ad essa inferiore[78].




Ne seguiva ciò che era prevedibile. Poichè ogni

reazione contro l’alto costo della mano d’opera e
la bassezza della produzione, mercè l’impiego di
nuovi strumenti tecnici, veniva elusa dalla natura
stessa del lavoro servile, al proprietario non
restava che ricorrere alle produzioni, le quali richiedevano,
e ancor oggi richiedono, il minor numero
di lavoratori[79]. Di qui l’abbandono dell’agricoltura
e l’instaurazione della pastorizia,
che, se vantò l’esempio più saliente nell’economia
italica degli ultimi secoli della Repubblica e in
tutti quelli dell’Impero, fu del pari lo spettacolo
offerto dal mondo ellenico all’approssimarsi dell’êra
volgare[80].



Macchinario e lavori industriali.



Lo stesso era a dire, a maggior ragione, dell’industria.
Omero, Aristotile, Cratete, relegavano
nel mondo degli Dei e dell’utopia la possibilità
e l’esistenza di processi meccanici autonomi[81].
Sul terreno della realtà se ne ignoravano
i tipi più elementari. Non mulini ad acqua
ed a vento per la macinazione[82], non macchine
di una certa complessità per la lavorazione dei
metalli, delle stoffe, delle pelli, ma utensili miseramente
rachitici e adoperabili solo con l’ausilio
costante della mano dell’uomo. Nelle opere
minerarie, le più tormentose, quelle su cui l’intelligenza
umana più avrebbe dovuto stillarsi per
alleggerire il peso di una fatica miseranda, il trasporto
dello sterro e del minerale avveniva a

mezzo di ceste portate a spalla. A forza di braccia
l’operaio lo frantumava nei mortai, e non diverso
era il motore della macina destinata a ridurlo
in più minuti frammenti[83].




Da questo derivava il singolare fenomeno che
tutte o quasi le industrie dell’evo antico, la cui
vitalità fu in certo modo notevole, rispondessero
in genere a meri bisogni voluttuari. Le fabbriche
lavoravano stoviglie, porpore, armi cesellate,
mentre gli oggetti essenziali alla vita venivano
invece forniti dalla famiglia. «Ora questa produzione
domestica, naturalmente meschina per la
ristrettezza del suo àmbito medesimo, paralizzata
da evidente insufficienza di divisione di lavoro,
non comportava nè progresso nè sviluppo; e, poichè,
d’altro canto, il lusso è nella vita fenomeno
puramente eccezionale e le industrie destinate ad
alimentarlo sono necessariamente limitate dalla
scarsità dei loro sbocchi, un simile stato economico
doveva dar luogo alla creazione di una ricchezza
relativamente esigua, di una vera e propria
semipovertà»[84].



La concentrazione
della ricchezza immobiliare.



A molti dei succitati inconvenienti singoli
produttori tentavano rimediare, accentrando nelle
proprie mani, svariate imprese agricole o industriali.
Così soltanto — poteva pensarsi — sarebbe

stato possibile ridurre le spese di sorveglianza
e di approvigionamento, moltiplicare gli
ettari di terra da sfruttare e i margini di profitto
da godere; così eliminare più o meno le dolorose
conseguenze del mantenimento di truppe di
schiavi inoperose[85].




Tale fenomeno non era d’altro canto evitabile.
È stato notato come «l’effetto economico della
schiavitù, più importante d’ogni altro per il contraccolpo
nella vita civile e sociale, sia il carattere
esauriente dell’agricoltura». «Il difetto di
versatilità rende» — l’abbiamo veduto — quasi
«impossibili le rotazioni agrarie, donde la cultura
continua di uno stesso prodotto, che termina
ben presto con l’esaurire i terreni più fertili. Col
mancare della fertilità», «il lavoro dello schiavo,
dato l’enorme costo», «diventa addirittura passivo,
donde il bisogno di avere alla mano sempre
nuove terre feconde da sostituire a quelle già
sfruttate». «Nel Texas, dopo solo dieci anni di
sistema a schiavi, c’erano terreni deserti assai
più ampi di quelli esistenti negli Stati liberi dopo
due secoli di coltivazione». «La espansione territoriale
in ragione di gran lunga superiore all’aumento
della popolazione diventa quindi la necessità
prima dei regimi schiavisti»[86], e il latifondo,
la forma principe della proprietà immobiliare.




L’una e l’altra di queste ragioni sono le cause
essenziali del formarsi della grande proprietà nei

Paesi che si servono di schiavi per la coltura della
terra, e tutte le altre, che sogliono più di consueto
assegnarvisi, costituiscono degli agenti o
dei coefficienti secondari, non il motivo universale
ed organico. Nell’antica Italia romana il latifondo
nasce e procede di pari passo coll’introdursi
e col diffondersi della schiavitù. Solo dopo
le due prime grandi Guerre puniche, i latifondi
invadono la penisola, e, con l’Italia, la Sicilia
e l’Africa romana, sì che già nell’ultimo secolo
a. C., un oratore poteva pubblicamente deplorare
in Roma come tutto il vasto suolo dell’Impero
fosse posseduto da non più di 2000 cittadini[87].




Nel mondo greco cotale fenomeno di concentrazione
della proprietà rurale fu più lento e laborioso
che non altrove, sia per la natura speciale
del terreno, difficile a organizzare in grandi dominî,
sia per gli estranei allettamenti, che offrivano
agli abitanti l’industria e, più ancora, il
commercio, sia, infine, per la feroce politica antiplutocratica
di molte città democratiche greche.
Pure, anche in Grecia, il fenomeno pervenne,
come altrove, alle inevitabili, estreme conseguenze.
Lasciando da parte i Paesi, che, in luogo
di schiavi, adoperavano servi della gleba (Sparta
e la Tessaglia, ad esempio), e dove la grande proprietà
divenne la forma unica di possesso del
suolo, nella Sicilia e nella Magna Grecia, il fatto
della concentrazione della terra in poche mani,

costituiva lo spettacolo più comune e naturale.
Agrigento vantava famiglie di proprietari straordinariamente
ricche; uno solo dei suoi cittadini
ricavava, fra l’altro, dalle proprie terre ben
30.000 anfore di vino[88], pari a hl. 12.000. Il territorio
di Siracusa era dominato da qualche migliaio
di grandi proprietari, signori di numerosissimi
schiavi[89]. E in parecchi Staterelli dell’Italia
greca[90], come del resto nella Macedonia e
nella Grecia di mezzo, la forma dominante del
possesso della terra era appunto la grande proprietà.




In modo alquanto diverso procedettero le cose
nell’Attica, e forse anche nei Paesi che, come
l’Attica, esercitarono attivamente l’industria
ed il commercio: le cittadine dell’Asia minore e
le isole dell’Egeo[91]. Dopo le riforme di Solone
e di Pisistrato, i quali, nel secolo VI a. C., reagendo
sulla già consumata concentrazione della
ricchezza agricola, vi restaurarono la piccola proprietà
rurale, l’Attica divenne uno Stato, nel
quale tutti i cittadini, o quasi, possedevano un
loro boccone di terra.




Così, dicemmo, dovette seguire anche in altre
cittadine commerciali industriali greche. Ma, appunto
per questo, pur troppo, a mezzo il secolo
IV a. C., la Grecia offriva, all’acuto esame
dell’osservatore, lo spettacolo di un Paese, in
cui, attraverso i numerosi possessi, attraverso le
famiglie, di generazione in generazione condannate

a una sempre più dura indigenza, attraverso
i debiti, le ipoteche, le confische, la società andava
lentamente avviandosi verso una nuova concentrazione
della proprietà.




Se già, in sullo scorcio del secolo V, molti piccoli
possessi sono riuniti nelle mani di un unico
proprietario, alla metà del secolo IV, parecchie
proprietà, di recente costituitesi, appaiono fornite
di un valore quale mai fin adesso avevano
avuto le «grandi» proprietà dei più ricchi cittadini
ateniesi: i cavalieri o i pentacosiomedimni.
Un cittadino ateniese, a detta dell’oratore Iseo
(primo trentennio del IV sec. a. C.), ricavava dai
suoi fondi una rendita annua di 80 mine (circa
Lt. 8000)[92]. E, poco più tardi, l’oratore Demostene,
discutendo dinanzi ai giudici dell’elièa, poteva
parlare di cittadini che possedevano da soli
tanta parte dell’Attica quanta neanche tutti insieme
i numerosi componenti il tribunale che assisteva
a quella sua, sempre eletta, prova di eloquenza[93].
Un altro ateniese possedeva un fondo
di dimensioni, fino al IV secolo, inaudite: ben 315
ha., da cui ricavava 1000 medimni di frumento e
di orzo (hl. 518), 800 metreti di vino (hl. 310) e il
cui legname gli rendeva all’anno circa 4000 lire[94].
Un quarto, il banchiere Pasione, vantava, investiti
in beni immobili, oltre 20 talenti, circa
L. 120.000[95]. È l’età in cui nuove oligarchie aristocratiche
risorgono in seno alle cittadine democratiche
dell’antica Confederazione ateniese. Così,

nonostante ogni sforzo in contrario, tutta l’evoluzione
economica greca finisce nella formazione
di una ricchezza fondiaria, che poco a poco si riduce
nelle mani di un piccolo o piccolissimo numero
di grandi proprietari[96].




Ma la concentrazione della ricchezza fondiaria,
se riusciva a mascherare le più naturali
preoccupazioni, dettate dalla schiavitù, non giovava
di certo a risolvere nel suo complesso il problema
sociale di interi aggregati di cittadini impoveriti,
e ch’essa veniva ancor più man mano
impoverendo. A questo tendeva invece l’espediente
di una continua espansione territoriale. Le moderne
colonie schiaviste d’America, vi rimedieranno,
alle loro origini, con la facile usurpazione
delle vaste terre inoccupate. Invece, gli Stati
agricoli dell’antichità non poterono provvedere
che con la guerra, o con la colonizzazione forzata[97] — guerra
anch’essa troppe volte, quest’ultima —;
e dell’una e dell’altra il mondo greco si
gioverà per tutta la sua storia con i malefici effetti
che noteremo in uno dei capitoli che seguono.



La concentrazione
della ricchezza mobiliare.



Non altrimenti accadeva della ricchezza mobiliare.




Era proprio nella natura del regime a schiavi
che venissero a decadere le forme intermedie della
proprietà industriale, che, anzi, forme omogenee

tendessero ogni giorno più a ridursi nelle medesime
mani. «Se infatti», come scrive uno studioso
di questioni coloniali[98], «le spese d’impianto
riescono pari per un prodotto di dieci come
di cento barili di zucchero, la superiorità della
produzione in grande è incontestata», ed «il piccolo
proprietario non può sostenere la concorrenza
del grande».




Non basta: la presenza degli schiavi, insieme
con la necessità di non tenerli inoperosi, doveva
sollecitare i loro possessori ad avere sempre a disposizione
un qualche ramo di lavoro cui adibirli:
non una quindi, ma più intraprese da esercitare
con piena tranquillità di possesso, anzi con una
tranquillità che consentisse l’anticipato addestramento
dello schiavo a generi diversi di lavoro.




Inoltre, il pauperismo, che la concentrazione
della proprietà, terriera ed industriale, recava
quale suo inevitabile corrispettivo, e la formazione
di capitali, indipendenti dalla terra, agevolavano
ed incoraggiavano i debiti, e di conseguenza,
per nuove vie, la concentrazione dei
capitali. Per tal guisa le fortune mobiliari impinguavano
ad un polo della società, e stremavano,
o disparivano, al polo opposto. Onde non unico,
ma molteplice; non solo diretto, ma, in egual misura,
indiretto, era l’impulso, di cui la schiavitù
affaticava il mondo ellenico verso la concentrazione
della ricchezza mobiliare.




Ma se la forza di queste ragioni teoriche è
invincibile, assai più disagevoli, e per svariati

motivi, ci si offrono i mezzi di discernere e di determinare
la portata delle loro conseguenze. Lo
scarso sviluppo industriale del mondo ellenico,
almeno in confronto a quello dell’evo moderno
e contemporaneo, le tendenze, in genere conservatrici,
delle classi intellettuali, distolsero gli
antichi statisti dall’applicare in ispecial modo la
loro attenzione al fenomeno dello sviluppo e della
funzione della ricchezza mobiliare. E in mancanza
di un esame diretto della questione, in mancanza
di notizie, precise e intenzionalmente compiute,
mal ci soccorrono le valutazioni patrimoniali,
che troviamo presso gli oratori greci, in cui
non è mai, o quasi, distinta la ricchezza immobiliare
dalla mobiliare, nè in quest’ultima sono
calcolate le varie parti investite in intraprese industriali
o commerciali o bancarie. Inoltre noi
abbiamo in proposito notizie abbondanti solo per
Atene — cuore e cervello dell’antica Grecia —,
ma città, come abbiamo accennato, nella quale
sino in fondo si disfrenò la più vivace — talora
rabbiosa — politica antiplutocratica, ossia una
politica tendente a impedire la naturale consumazione
del fenomeno che qui ci interessa.




Comunque, accanto alla media, relativamente
bassa, delle fortune, noi troviamo nell’Attica,
dalla fine del secolo V allo scorcio del secolo IV
a. C., indicazioni, e per giunta incomplete, di patrimoni
di L. 180.000, 240.000, 300.000, 360.000,
600.000, 1.000.000, 3.500.000, di cui taluni costituiti
in massima parte di ricchezze mobiliari[99].

Pasione e Conone possedevano in danaro intorno
ai 40 talenti (240.000 lire)[100]. Buona parte
della semimilionaria sostanza di Nicia, che manteneva
1000 schiavi, i quali, calcolati modestamente
a due mine ciascuno (L. 200 a testa), significavano
da soli un investimento di ben 200.000
lire, era rappresentata da denaro in contante[101].
L’Ipponico, che perirà nella battaglia di Delion
(424 a. C.), possedeva, oltre ai suoi 600 schiavi,
immensi tesori in beni mobili[102] e, più modesto,
di lui, Filemonide, 300 schiavi[103], pari da soli
a un capitale di almeno L. 60.000.




Altri esempi ed altri suggerimenti ci vengono
forniti dai redditi industriali di parecchi
cittadini ateniesi. Il sommo storico, Tucidide,
passava per uno dei più considerevoli concessionari
delle miniere della Tracia[104]. Nicia ricavava
dalle mine del Laurio l’ingente sostanza che
lo faceva il più ricco tra gli Elleni[105]. Dal Laurio,
Difilo aveva attinto quella sua colossale fortuna,
di cui il milione, o quasi, distribuito ai cittadini,
dopo la confisca dei suoi beni[106], non
rappresentava che solo una parte della ricchezza
posseduta in vita; dal Laurio, Epicrate e i ricchissimi
soci, partecipi della sua intrapresa, ricavavano
ben 600.000 lire annue[107]. Tutto ciò
senza tener conto delle cospicue rendite dei due
soci Filippo e Nausicle[108], anch’essi imprenditori
delle miniere del Laurion, del ricchissimo
Callia[109], colui che pagò la gravissima ammenda
inflitta a Milziade, di Panteneto[110], ecc.









Nè piccolo doveva essere il valore dell’azienda
industriale mineraria dell’anonimo imprenditore,
il quale, secondo c’informa una brevissima epigrafe[111],
contrasse sur una sua officina metallurgica
un prestito ipotecario di un talento (circa
L. 6000) o dell’officina di Demostene nelle meravigliose
miniere di Maronea (al Laurio), su cui
questi poteva pigliare in prestito 10.500 lire[112].
Intanto il banchiere Pasione ricavava dalle sole
sue speculazioni mutuarie la bellezza di 10.000
lire annue[113].




Il sistema degli appalti dei grandi servizi statali[114]
e dei lavori pubblici, insieme con le
clausole che lo Stato imponeva[115], fanno supporre
l’esistenza di grossi capitali, di cui ci forniscono
la riprova talune menzioni che al proposito
possediamo. In sullo scorcio del V secolo, un
tal Callicrate si incaricava della costruzione di
tutto il nuovo muro, che avrebbe riunito il Pireo
alla città[116]. Più tardi, mentre talora ritroviamo
più di due o tre persone associate nell’esercizio
di qualche porzione di un qualche pubblico
lavoro, tal’altra ne ritroviamo una sola aggiudicataria
di più forniture e di parecchi generi di
lavoro, i quali importavano l’anticipo di forti capitali.




Nè mancavano esempi espliciti di quella che
oggi diremmo la grande industria, e che anche
allora, quali che siano le valutazioni, che noi
moderni possiamo farne, andava definita come
«grande industria». Non era rara, infatti, nella

stessa Atene, l’esistenza di concerie, di fabbriche
di lampade, di armi, di strumenti musicali, di laboratorî
metallurgici, che noverassero dai 30 ai
100 e più operai[117], e rendessero talora, come la
fabbrica di scudi di Pasione, un profitto annuo
di L. 6000, pari oggi, stante il mutato valore del
danaro, a non meno di 20.000 lire[118].




Questo è ciò che risulta dall’esame delle
scarse testimonianze a noi pervenute circa la vita
economica in Atene, la città più permeata di democrazia
della Grecia antica, e nella quale — ripetiamo — il
governo politico, rimasto a lungo
nelle mani dei democratici, curò con ogni sforzo
che l’accentramento delle fortune e la proletarizzazione
della grande massa fossero ad ogni costo
evitati. Ma le cose andavano in modo alquanto
differente nel resto della Grecia classica. A Delo,
i conti relativi ai lavori pubblici, ci fanno conoscere,
pel III secolo, lotti del valore di 2333, di
4000, di 7000 dramme[119], e, quando i lotti sono
più piccoli, parecchi di essi cadono nelle mani di
uno stesso imprenditore. A Trezene (in Argolide)
il valore di ciascun lotto saliva a 2100 e, magari,
a 6634 dramme. A Epidauro «le intraprese superiori
a 1000 dramme sono assai numerose», e
taluna raggiunge le 13.000 dramme attiche
(= L. 13.000 circa). A Tegea (in Arcadia), e forse
anche nell’argolica Epidauro, si cerca, per via
di disposizioni legislative, di impedire la formazione
di trusts industriali e l’accaparramento di

più intraprese da parte di un unico imprenditore[120].
Si ha quindi un insieme di elementi, il
quale lascia intravedere che in tutta la Grecia,
non esclusa Atene, il crescente accentrarsi delle
fortune mobiliari (così come di quelle immobiliari)
fu il processo inevitabile della vita economica
del Paese.




Ma quello che più e meglio ci impone il convincimento
di un tale fenomeno è il crescere e il
diffondersi delle consuetudini di lusso, di magnificenza,
di sperpero che noi cogliamo nella vita
economica greca dal secolo V al secolo IV, e
l’idea che adesso, insieme con l’orrore della miseria,
si diffonde della potenza, anzi dell’onnipotenza
della ricchezza. «Un tempo», s’esprimeva,
a mezzo il IV secolo, Demostene, «nessuno sopravanzava
gli altri nel fasto. Le abitazioni di
Temistocle e di Milziade.... non erano più lussuose
delle altre.... Oggi certi cittadini son così ricchi
da fabbricare palazzi che superano in magnificenza
l’insuperabile splendore degli antichi
edifizi pubblici; e si acquistano oggi da taluni
possessi più estesi di quelli che voi qui riuniti
nel tribunale non possedete tutti insieme»[121].




Al lusso degli acquisti si aggiunge ora il lusso
degli arredamenti. «Noi», farà dire ad un suo
personaggio Menandro — uno scrittore di commedie
vissuto nella Grecia immiserita del III secolo —;
«noi abbondiamo fino all’eccesso d’ogni
genere di ricchezza: traiamo oro dai Quindi,

abiti talari dalla Persia; possediamo a iosa porpore,
vasi cesellati, schiavi, coppe, sculture
orientali, tragelafi e i grandi, sontuosi labronî
persiani»[122]. Ora, finalmente, si cominciano ad
amare e a praticare banchetti luculliani dai menus
ricercati ed interminabili[123], e si va in visibilio
per gli ornamenti pittorici e per gli affreschi[124].




Così, mentre intere categorie di cittadini ateniesi
si trovano nell’impossibilità di soddisfare ai
legali obblighi liturgici[125], altri pochi vi profondono
senza preoccupazioni, ed in misura davvero
strabiliante, le sostanze acquisite. Un Alcibiade,
cliente dell’oratore Lisia, spende per due coregíe
tragiche 5 o 6000 lire, in quattro o cinque
anni, durante i quali aveva contemporaneamente
e volontariamente sostenuto, per ben tre volte gli
oneri, tutt’altro che indifferenti, della trierarchia[126].
Lisia stesso, cui la condizione di straniero
fa presumere una sostanza, costituita solo
di beni mobili[127], spendeva in due anni L. 10.000
od 11.000 per coregie, come, in nove, per liturgie
d’ogni genere — in massima parte volontarie — circa
ben 55.000[128].




Come la ricchezza assurge fin d’ora a chiave
fatata di tutte le porte della felicità, così la miseria
che rincrudisce spalanca l’abisso di tutti
i mali. «L’oro asserve i liberi»[129], «apre le
porte dell’inferno»[130], «riesce a dimostrare
vero il falso col falso»[131], e la poco eloquente

povertà, «di cui non esiste male peggiore»[132],
scredita l’onesto e il ben nato[133]. «Che cosa puoi
tu», le grida Cremilo nel Pluto di Aristofane
(388 a. C.), «che cosa puoi somministrarci fuorchè
le pustole che si pigliano nei bagni ed i lamenti
dei fanciulli e delle vecchierelle angosciate
dall’inedia? Che altro se non il prudore dei pidocchi,
delle pulci innumerevoli e il fastidio delle
zanzare, le quali sforzano col loro molesto ronzio
gli uomini a risvegliarsi quasi dicessero: — Avrai
fame, ma tant’è, devi levarti —? Tu ci
fai avere per veste un cencio; per letto, un formicaio
di cimici, che serve, non ad assopire, ma a
ridestare i dormienti; per coperta, una stuoia
fradicia; per guanciale, una grossa pietra; per
pane, gambi di malva; per focaccia, foglie di
rape; per seggiola, il coperchio di un rottame
di vaso; per madia, un frammento di anfora incrinato....
Ecco i tuoi numerosi beneficî»[134].




Il quadro è intenzionatamente dipinto a colori
assai foschi, e non già da un demagogo, ma
da un uomo d’ordine. Non siamo, dunque, dinanzi
ad una generale elevazione del tenore di vita della
società, ma ad un accrescimento degli agi e ad
un rincrudimento dei dolori delle sue classi
estreme: alla concentrazione della ricchezza ad
un polo, alla concentrazione della miseria — della
miseria, unicamente — al lato opposto.




Accanto a questa suggestiva rappresentazione
degli utili infiniti della ricchezza e degli orrori

innominabili della miseria, la realistica letteratura
drammatica del tempo — la commedia
così detta media e nuova — ci è testimone della
crescente avversione delle classi medie e povere
al matrimonio, avversione determinata dalle sopravvenute
ristrettezze economiche e dalle nuove
esigenze familiari. Or bene, anche questo, osserva
acutamente un moderno, «da un lato, rendendo
rare le unioni della classe media, e dall’altro,
agevolando le nozze dei più ricchi tra loro, doveva
riescire a stremare di numero la prima, a
favorire una continua concentrazione di fortune
e a mettere di contro a un numero sempre più
ristretto di ricchi, uno più grande di proletari»[135].



La concorrenza servile e il lavoro libero.



Ma la concentrazione della proprietà o dell’industria
non risolveva che in apparenza il
grave problema di eliminare o ridurre i danni numerosi
della economia servile. Quello che può
rendere utile un siffatto espediente non è l’agglomeramento,
sur uno spazio continuo, di una
quantità sovrabbondante di lavoratori; è la loro
organica associazione ad una fatica comune, mediante
la grandezza e la complessità del macchinario
industriale: ciò che appunto era assolutamente
escluso dalla rude natura del lavoro servile
e dalla incapacità organica di quelli che lo
prestavano.









Non si trattava dunque che di mera illusione.
Ma, se l’unico apparente rimedio del male — l’accentrarsi
della proprietà e della ricchezza — coincideva
con la rovina dei più, fa d’uopo aggiungere
che la schiavitù, qualsiasi forma rivestisse,
rimaneva sempre il meccanismo meglio
adatto ad impedire ai liberi l’eterna, universale
fonte della vita, talora della umana gioia: il lavoro.
Soltanto «quando le spole anderanno da sè
e i plettri faranno risonare da soli le cetere, noi
non avremo più bisogno nè di schiavi, nè di padroni
di schiavi», aveva scritto con ironico pessimismo
il principe della filosofia greca, Aristotile[136].
In conseguenza, all’artigiano e all’antico
operaio salariato, quando non si oppose il disprezzo
naturale verso una categoria di persone
compagna di lavoro degli schiavi, si riserbò il
minimo di mercede e di concessioni, l’una e le
altre, fatalmente regolate sull’avaro quotidiano
mercato servile[137].




Nel secolo V, ad Atene, la giornata del libero
lavoratore oscillava intorno ad una media di
L. 1[138], e, nel IV, intorno a. L. 1,50[139], con un
minimo di L. 0,50[140], che, detratti solo una
ventina di giorni di riposo festivo, davano un ricavato
annuo di L. 325 e di L. 510, affatto insufficienti
ai bisogni più elementari di una famigliuola
di quattro persone, due adulti e due fanciulli,
per cui il minimo necessario si può calcolare,
rispettivamente, in L. 750 e in L. 1000[141].
Ma i giorni festivi del calendario greco (di quello

ateniese, ad esempio) erano circa 60. E a questi
venivano ragionevolmente aggiunti gli altri, non
meno numerosi, di riposo forzato per disoccupazione,
le cui tristi conseguenze si abbattevano
solo sugli operai liberi.




Nei secoli III e II il tasso del salario appare
raddoppiato: esso si aggira intorno alle due
dramme giornaliere (L. 2 circa)[142]. Se non che,
mentre contemporaneamente il prezzo dei generi
di prima necessità si era quintuplicato, il valore
del danaro era scemato della metà, anzi di tre
quarti[143], in guisa da provocare un dislivello,
maggiore che negli scorsi decennî, fra il reddito
annuo e l’annuo bisogno dei lavoratori.




Pure la prova, maggiore e più decisiva, della
tenuità e della insufficienza dei salari operai nelle
imprese industriali greche è data da un fatto,
di cui pure qualche dotto moderno è sembrato
compiacersi: la eguaglianza di salario fra gli
schiavi e gli operai liberi[144]. Il che voleva dire
che a ciascun operaio libero si pagava un salario,
equivalente solo al suo nutrimento individuale,
poichè, oltre a questo, lo schiavo, che non aveva
a suo carico una famiglia, riceveva l’alloggio, il
vestimento, le calzature, ecc. Ma la presenza degli
schiavi contribuiva per altra via ad aggravare
la condizione dei liberi salariati. Essa eliminava
la possibilità della organizzazione e della
resistenza operaia: le armi, pur troppo, sperimentate
più efficaci a conseguire l’elevamento dei

salari e il miglioramento delle condizioni del lavoro.
La coesistenza della schiavitù inchiodava
tormentosamente i liberi alla rupe del capitale e
ne determinava l’indigenza e la rovina. Per questo
antichi e moderni hanno sempre ritenuto
l’introduzione e l’accrescimento della popolazione
schiava causa diretta di decadenza della popolazione
libera. Un magistrato della Carolina sud
avvertiva, a suo tempo, come, per effetto dell’adozione
dell’economia servile, in quella colonia
americana, su 300.000 bianchi, meno di 50.000
potevano dirsi impiegati in qualche lavoro e in
grado di ritrarne onestamente la vita. «Gli altri
o non riuscivano a trovar lavoro o vivevano
alla ventura di caccia, di pesca, di rapina, talora — ed
è peggio — commerciando con gli
schiavi ed eccitandoli a rubare a proprio vantaggio»[145].
Così, allorquando, nel sec. IV a. C.,
un cittadino della Focide introdusse per la prima
volta nella contrada 1000 schiavi, fu una insurrezione
generale: quegli intrusi venivano a togliere
il lavoro ed il pane ad altrettanti operai liberi,
di cui ciascuno, probabilmente, sostentava a sua
volta una famiglia di quattro o cinque persone.
Come pensare quindi a mettere su casa e a procreare
dei figli? E un moderno, in una sua monografia
assai nota sulla popolazione del mondo
greco-romano, scartati, o quasi, tutti gli altri più
ovvii motivi di costante regresso dell’antica popolazione,
così si esprimeva: «Le vere ragioni del

fenomeno debbono essere ricercate più a fondo.
In prima linea sta il costante prevalere dell’economia
a schiavi.... Appena uno Stato antico entra
nella fase dell’economia a schiavi, l’aumento della
popolazione libera ha un ristagno.... Nessun dubbio
quindi sul nesso fra l’incremento della popolazione
schiava, e la diminuzione di quella libera»[146].




Da ciò quel fenomeno singolarissimo di ufficiale
legislazione maltusiana, che ricorse negli
antichi ordinamenti ellenici e ne fece regolare,
per decreti, l’età matrimoniale, incoraggiare gli
amori contro natura, autorizzare persino l’aborto
e l’infanticidio. Da ciò le preoccupazioni di antichi
filosofi e statisti, invocanti persino la peste e
la guerra quali benefiche potenze limitatrici dello
sviluppo della popolazione[147]. Da ciò la pratica
dell’astensione volontaria[148], sintomo in
tutte le età di disagio economico, e che antichi e
moderni hanno, per facile illusione, ritenuta talora
causa prima ed unica di depopolazione, quasi
ingranaggio di una per sè stante corruzione
morale.



L’emigrazione.



Cionondimeno, malgrado codesti limiti, naturalmente
imposti dalla schiavitù all’accrescimento
della popolazione: malgrado il fatto che la
percentuale della popolazione relativa della Grecia

antica riesca, almeno per noi moderni, singolarmente
esigua (essa non superò al certo i 90 ab.
per km2 e discese ad un minimo di 10 e ad una
media di 35)[149], il bisogno dell’emigrazione continua
fu tra i più assillanti della vita sociale di
quel grande Paese. Gli è che, nella Grecia antica,
l’emigrazione viene costantemente determinata,
oltrechè dalla spietata concorrenza servile, dallo
scarso rendimento del lavoro e del capitale, che
non riescivano mai a produrre il necessario alla
sussistenza di quegli aggregati sociali, nel cui
seno essi svolgevano la loro attività. Nei regimi
a schiavi, in alto e in basso, gli «inoperosi», tra
i liberi, sono moltissimi. Creare quindi uno sbocco
a confini indefiniti all’onda sempre scarsa, e
pur sempre sovrabbondante, della popolazione:
conquistare un impero coloniale sempre più vasto
che assorba di continuo il flutto incessante
dei disoccupati e dei bisognosi: ecco la pietra
filosofale, intorno a cui politici e filosofi, ricchi
ingordi e poveri, «sempre turbolenti e bramosi
di guerre»[150], si ruppero invano il cervello.




Pericle, il più grande fra gli statisti ellenici,
mentre applicava largamente il lavoro libero alla
edilizia civica, instaurava colonie pei poveri[151]
in ogni angolo dell’Impero ateniese. Morto Pericle,
i suoi concittadini sono trascinati[152] alla fatale
spedizione di Sicilia. L’impresa si inabissa in
un’enorme catastrofe. Ma il bisogno che mai non
cessa, li sospinge, nel 364, a sfidare il rischio di

una nuova sollevazione degli alleati, pur di confiscarne
e ripartirne il territorio, e, di là a poche
decine di anni, la forza delle immutate circostanze
persuaderà Isocrate, il massimo oratore
della pace ad ogni costo, a invocare la tirannide
macedone, pur di trarne in cambio la colonizzazione
dell’Asia e lo sfollamento dell’Ellade[153].




Il lungo sospiro verrà soddisfatto da Alessandro
Magno. Della «sovra popolazione» della
Grecia nella seconda metà del secolo IV sarà testimonio
la incessante emigrazione dei prossimi
cinquecento anni, ma il rimedio, foriero di nuove
cause demolitrici della vita ellenica, era giunto
in ritardo: il fatale andare della decadenza
aveva già maturato effetti irrimediabili.



Ripercussioni politiche della schiavitù.



Fatale per i produttori e per i liberi lavoratori,
la schiavitù non era più benefica verso
l’intera massa dei consumatori. La costosità
della sua opera si ripercoteva nella costosità dei
suoi prodotti. Carissime erano presso i Romani
le manifatture che non uscivano dal lavoro domestico:
le sete, le tele, i panni fini di lana, i
drappi colorati, i guanciali così detti triclinari
ecc.[154]. D’altra parte la rigidezza del congegno
economico della schiavitù e il fatto di
una mano d’opera difficilmente variabile, come
quantità e come qualità, scaricavano sul mercato

una copia di prodotti, in ogni circostanza, quasi
invariata, provocando un costante disquilibrio
fra l’offerta e la domanda. Così le crisi per eccesso
si alternavano, nel mondo antico, con le
crisi per difetto; l’abbondanza, con la carestia.
Ma nell’un caso e nell’altro, la massa dei consumatori
ne veniva egualmente danneggiata: nel
primo, a motivo dell’acuita disoccupazione dei
liberi; nel secondo, a motivo dei rincarati prezzi
dei vari generi. Per tal modo la schiavitù finiva
col danneggiare la popolazione libera nella sua
duplice condizione di lavoratrice e di consumatrice.




V’era di peggio. Come esattamente ha notato
uno dei più geniali indagatori del mondo antico — il
Fustel de Coulanges[155] — la presenza della
schiavitù corrompeva, attossicava, anzi, i rapporti
sociali fra le varie classi. Oggi la ricchezza passa
dal ricco al povero; la speranza di raggiungerla
stimola il lavoro e suscita l’emulazione. In Grecia,
tra il lavoro del povero e la ricchezza, stava di
mezzo la schiavitù. Per arricchire occorreva possedere
degli schiavi; ma, per possederne, occorreva
essere ricchi.... Per altro il lavoro era materia
da schiavi e ai liberi, in fondo, riusciva fastidioso
accostarvisi. Meglio dunque, e più facile,
impossessarsi della ricchezza, chiedendola
umilmente o strappandola con la violenza!




Da questa ferrea condizione ha origine la universale
tendenza, caratteristica delle democrazie

greche, nei Paesi a regime aristocratico e in quelli
a regime democratico: o il panis et circenses,
fatti largire, più o meno volontariamente, dalle
classi dominanti e dal Governo[156], o la espilazione
diretta del pubblico denaro, sotto tutte le
possibili forme, e il salasso degli ordini sociali
più agiati, ogni qualvolta la direzione suprema
della cosa pubblica si trovò in potere dei meno
abbienti[157].




Nell’un caso e nell’altro, se taluni dei liberi
disoccupati, che pur avevano bisogno di vivere,
si recavano a pitoccare dai ricchi un posto a
fianco degli schiavi, ove però trovavano pane
condito di molto disprezzo; altri, i più, forse,
locavano la propria industria in servigi degradanti,
quali parassiti, adulatori, sicofanti, impostori
ecc. Da ciò il dilagare della cortigianeria,
del parassitismo, dell’indigenza accidiosa: da ciò
un intrecciarsi osceno di complicità e di attaccamenti
a basi inconfessabili, macchiati di tutte le
umiliazioni e di tutte le bassezze, i cui effetti dovevano
ripercotersi nell’ambito della vita pubblica,
destinata ad un inevitabile, continuo processo
d’inquinamento[158].




Per tal via, gli ordini politici, sperimentati
migliori, si corrompevano. Non più lotte civili
fra classi libere in antagonismo, non democrazie
corrette, oneste, laboriose, ma alterni, quotidiani
spettacoli di frode, di violenza, di venalità, di
scialacquo. La schiavitù squarciava la società in

due campi opposti di ricchi e di poveri, non già
soltanto, come oggi avviene, di capitalisti e di
lavoratori[159]. E questa antitetica, recisa polarizzazione
della ricchezza o, piuttosto, della fortuna
e dell’indigenza provocava effetti politici
egualmente dannosi in seno alla nobiltà e in seno
al popolo minuto.




La superbia e la violenza, il presunto diritto
al dispotismo e alla tracotanza, in privato ed in
pubblico, sono sempre state, così come furono in
Grecia, le consuete e più dirette conseguenze
della schiavitù. L’abbassamento di un numero
strabocchevole di creature umane a strumento
cieco di altre, che trovavano agevole, anzi naturale,
l’esercizio di un potere eccessivo, non era
tale da provocare conseguenze indifferenti. «Ogni
proprietario di schiavi», ha scritto un moderno,
«nasce o diviene tiranno»[160], e Aristotile aveva,
con l’acume consueto, schizzato i tratti salienti
della psicologia delle aristocrazie elleniche.
«Quale atteggiamento morale accompagni la ricchezza
è agevole rilevarlo ogni giorno coi nostri
occhi. I ricchi sono arroganti ed altezzosi, e
quasi malati del possesso medesimo della ricchezza,
che fa loro credere di avere nelle proprie
mani ogni cosa». Nulla sembra superiore ai loro
diritti ed ai loro meriti, e «scorgendo gli uomini,
tutta la vita intenti a ricercare quanto meglio ad
essi aggrada, precipitano facilmente nella stolida
magnificenza e nella corruzione.... Onde è famosa

la sentenzia di Simonide sul valore dei sapienti e
dei ricchi. Che, essendo stato interrogato dalla
moglie di Gerone se preferiva essere un uomo
ricco o un sapiente — Un ricco — rispose —,
perchè troppe volte ho visto i sapienti attendere
umili alle porte dei ricchi.... — E i ricchi si
ritengono degni di comandare, e sono convinti
di possedere naturalmente tutte le qualità che
fanno gli uomini degni del comando....[161].




Così, al modo stesso in cui l’indigenza o l’instabilità
delle fortune aveva fatto dei non agiati
un’orda famelica, miseranda e spregevole, di accattoni
o di rapinatori, la consuetudine del comando
più efferato fece, dei Grandi, una pianta
sanguinaria di despoti naturali[162]. Assai pochi
dei frutti gentili dell’agiatezza e della coltura
fiorirono nei loro animi, e la Repubblica ateniese,
che corre sotto il nome di Senofonte, come tutti
gli scritti del tempo, usciti dalla cerchia dell’aristocrazia,
contennero teorie, morali, sociali, politiche,
atte a riscuotere il consenso dei più feroci
piantatori americani[163]. Una, democrazia venale,
corrotta, violenta; un’aristocrazia avida, gelosa,
dissoluta, spregiatrice della giustizia, della correttezza,
del lavoro e dei lavoratori[164] — spregio
epidemico, che, fra l’altro, trascinò Socrate
ad ingoiare la cicuta[165] —; una nobiltà, calpestatrice
dei deboli e degli umili: ecco i più genuini
prodotti, politici e morali, di quel regime
schiavista, che suggeriva agli aristocratici il cinico,
sanfedistico, giuramento «di essere nemici

del popolo e di perpetrare a suo danno tutto il
male di cui fossero capaci»[166].




Aristotile, che aveva, disegnato esattamente la
configurazione esterna del fenomeno, intravedeva
insieme, riassumendole in poche frasi, le cause
profonde delle sciagure della vita, morale e sociale,
ellenica: «Ai legislatori era parso che il
punto capitale fosse l’organizzazione della proprietà...;
è stato invece Filea di Calcedonia a
stabilire come prima condizione del vivere sociale
sia l’eguaglianza delle fortune»[167]. Or bene, la
schiavitù costituiva il massimo ostacolo di questo
processo verso l’uguaglianza economica; onde,
come sempre succede in seno a società solcate da
profonde disparità economiche, le istituzioni democratiche
non solo non dettero pace alla Grecia,
ma furono una delle cause dei suoi più profondi
turbamenti interni[168].




«La violenza e l’orgoglio», proseguiva Aristotile,
«che sono usciti dalla nobiltà e dalla eccessiva,
ricchezza, sospingono gli uomini ai grandi
attentati; così come la perversità», effetto «della
miseria, della debolezza, della oscurità», «sospinge
verso i reati comuni». «Le due classi
estreme» riescono «in pari misura fatali alle
città». L’epulone dimentica l’arte di comandare
e di obbedire; l’indigente degrada fino a rendersi,
non già disciplinato come uomo, ma prono
come schiavo e tremendo nella riscossa come
belva. È possibile allora ritrovare nelle città dei
padroni e degli schiavi, non più una comunione

di liberi. E allorchè una società risulta di individui,
che a vicenda si invidiano e si disprezzano,
cessa per questo stesso di essere una società....[169].




Un altro svantaggio, proseguiva Aristotele,
della recisa polarizzazione della società in ricchi
e poveri risiede nell’incentivo che ne promana ai
quotidiani sconvolgimenti. Solo «dove l’agiatezza
è diffusa, si ha la minore possibilità di sedizioni».
«Quando il numero degl’indigenti prepondera
e quello delle fortune medie s’assottiglia
o dispare, lo Stato si sfascia e precipita rapidamente
a ruina»[170].




Tale lo spettacolo che la schiavitù aveva suscitato
nel mondo ellenico. Da per tutto due fazioni
che si serravano l’una contro l’altra armate,
non gareggiando in una lotta civile, stimolo
di progresso e di virtù sociali, ma insanguinandosi
in un certame rabbioso e letale, che, al di
sopra delle mura di ciascuna città, andava ad
intricarsi e ad aggrovigliarsi con altre lotte ed
altri conflitti, provocando invasioni straniere, attentando
all’indipendenza cittadina e nazionale,
precipitando nell’irrequietezza, nella febbre, nella
tempesta, nel sangue l’esistenza di ciascun popolo
e di ciascuna famiglia.



La corruzione morale.



Escluso dalle virtù dei liberi, degradato da
favori funesti o da cattivi trattamenti, abbrutito
da vizi precoci o da fatiche eccessive, lo schiavo

era una creatura, in cui di sveglio non albergava
che il senso delle più basse passioni animali.
L’istinto del furto, l’astuzia, la simulazione, il
rancore, la sete di vendetta, l’indifferenza: ecco
le sue caratteristiche morali, il cui contagio, come
la comedia greca e romana c’informano, iniziava
alla degradazione i dominatori[171].




Il bambino, appena nato, in quella prima
età, in cui la natura si forma dalle impressioni
dell’esterno, era in ispecial modo abbandonato all’impero
degli schiavi, ed ei non faceva che saturarsi
dei loro istinti malvagi». Giovane, li
aveva compagni e strumenti di dissolutezza, consapevoli
ed inconsapevoli traviatori della sua coscienza.
Tutte «quelle passioni che hanno bisogno
di essere contenute dal rispetto altrui, come
dalla ragione, perdendo uno dei loro freni, si liberavano
facilmente dell’altro, spingendo al male
per una china tanto più rapida, quanto più in
basso era posta la guida verso il precipizio»[172].
Così nei possessori di schiavi, oltre all’inclinazione
alla collera, si sviluppò in ogni tempo quell’altro
carattere dell’eccesso del potere di una
persona sovra un’altra, ch’è incarnato dalla lussuria.




«La schiavitù», scrive uno dei migliori economisti
moderni e dei più acuti studiosi delle
caratteristiche della economia antica, «la schiavitù
corrompe sopra tutto la moralità dei rapporti
sessuali, e quindi la vita familiare, radice
di ogni altra vita». «Quella orribile demoralizzazione,

la quale ricorre negli scrittori della decadenza,
non sarebbe stata possibile senza la
schiavitù, cioè senza l’abbassamento di tanti individui
umani a strumento di altri....»[173]. La
schiavitù da un lato arrestò il processo evolutivo
della condizione della donna libera, cui fu
preferita la schiava, dall’altro, proprio come avviene
nei paesi ottomani, fece l’uomo refrattario
alla stima della propria compagna[174], già per
atavica tradizione tenuta in molto minor conto di
lui, e tutti e due, estranei alla cura della prole,
che venne affidata al magistero di pedagoghi e di
domestici schiavi, ministri di degradazione fisica
e morale.




Ma se «l’intemperanza e la mancanza di freno
producono la degradazione in alto», se «l’oppressione
e le conseguenze la provocano in basso»,
«la corruzione per l’intima solidarietà del
corpo sociale, dilaga da per tutto,» e l’intera società
«si adagia in un parassitismo, che la estenua
e dissolve»[175].



La reazione
contro l’economia a schiavi.



Noi abbiamo così, vivo e presente, in tutta la
sua muta eloquenza, il quadro degli effetti sociali
della schiavitù in ogni Paese, ove essa ebbe
a radicarsi, e perciò anche sulla terra sacra dell’Ellade

antica. Sotto l’aspetto materiale, una
produzione lenta e costosa, una tecnica paralitica,
un’agricoltura e un’industria rudimentali;
sotto l’aspetto sociale, una incoercibile tendenza
alla concentrazione della proprietà e della ricchezza,
un’aspra concorrenza al lavoro e alla sussistenza
dei liberi, costretti a lasciare la patria
o a bramare perennemente terre nuove in cui applicare
la propria attività umiliata e scornata;
la corruzione, a un tempo, delle democrazie e
delle aristocrazie, delle classi alte come delle
basse; sotto l’aspetto morale, la triplice degradazione
dell’individuo, della famiglia, dello Stato.
Si ha così, nel tessuto elementare di ciascuna società
greca, poggiante sulla schiavitù, una condizione
perenne di debolezza organica, di fallacia
nella vitalità e nella resistenza.




Col suo fine senso della vita, il Greco antico
ebbe l’intuizione della gravità di un male, così
sottile, così insidioso, così profondo, e cercò, attraverso
tutta la sua storia, di reagirvi, riducendo
l’economia a schiavi ad una forma che la
facesse diversa da quella che la sua stessa sostanza
portava.




Per non obbligare i produttori a possedere
direttamente degli schiavi, fu creata l’industria
della locazione, a tempo determinato, di questo vivente
genere di merce-lavoro; con che, oltre a
fornire la sicurezza di un reddito quotidiano il locatore
veniva liberato dalla massima parte dei rischi,

che gli venivano dal deperimento del suo personale.
In luogo del puro mantenimento, fu adottato,
anche per gli schiavi, un sistema di pagamento
in salario, che forse permetteva loro di
fare delle economie e li allettava con la speranza
di formarsi un peculio, che un giorno poteva
anche offrire, ad essi, il mezzo di acquistare la
libertà. Lo schiavo locato per prezzo fu talora
nulla più e nulla meno di un libero, che abitava
dove volesse, si cibava a suo talento, e di cui
niuno, salvo il padrone e il locatore, conosceva
la precisa condizione sociale. Talora venne altresì
adottato il sistema del pagamento a fattura, anzichè
a giornata, e tal’altra volta il padrone associò
lo schiavo a’ benefici dell’impresa che intendeva
iniziare e per cui offerse i capitali, lasciando
che il suo minor collaboratore vi mettesse di proprio
l’attività e l’ingegno. In molti luoghi, infine,
lo schiavo pubblico, ossia lo schiavo, dipendente
dallo Stato, acquistò i privilegi, che derivano a
tutti coloro, i quali, bene o male, in tutto o in
parte, son depositari di una qualche molecola del
pubblico potere.




Con tutti questi abili espedienti, il mondo
greco, o, piuttosto, talune delle società greche
più evolute — quella ateniese, ad esempio — tentarono
di sforzare il regime a schiavi a produrre
il massimo di bene, lasciando dietro di sè la minor
copia di male. Ed è forse possibile, in linea di
ipotesi, pensare che in un ambiente tranquillo, al

sicuro da urti esterni, in un’esperienza, per così
dire, isolata nel vuoto, questo regime di perfetto
equilibrio instabile avrebbe potuto conseguire dei
successi. Pur troppo, mentre la Grecia tentava
rivolgere dall’imo fondo le basi della sua vita sociale;
mentre essa tutta si tendeva in questo supremo
conato liberatore; mentre in alto si cominciava
a formare come una diversa e più elevata
coscienza economica; mentre i miopi interessi del
giorno per giorno cedevano dinanzi a vedute più
larghe e più pensose del domani; mentre, insieme
col lento trasformarsi o disparire della schiavitù,
i processi tecnici cominciavano ad affinarsi, nuove
avverse influenze sopravvennero — e le studieremo —,
ad arrestare il moto tendenziale, a frustrarne
i vantaggi, a spezzare il miracoloso equilibrio,
che sembrava già stabilito, schiacciando
così, nella terribile prova, l’intera vita della nazione.




Note al capitolo primo.



7.  Sulle origini storiche della schiavitù, cfr.
A. Comte, Cours de philosophie positive, Paris, Ballière
et fils, 1864, V, 133 sgg.; H. Spencer, Principes de
sociologie (trad. fr.), Paris, 1883, III, 393 sgg.; F. Engels,
L’origine della famiglia, della proprietà privata e dello
Stato in relazione alle ricerche di L. H. Morgan (trad. it.),
Benevento, 1885, pp. 149, 169; A. Loria, Analisi della
proprietà capitalistica, Torino, Bocca, II, pp. 55 sgg. — Un
saggio pieno d’idee originali e suggestive sull’antica
schiavitù è Die Sklaverei im Altertum (in Kleine Schriften, Halle, 1910) di E. Meyer. Tuttavia, insieme con le idee
originali, vi si insinuano a tratti tesi paradossali: questa,
ad esempio, che trova la sua smentita in tutto il presente
studio: che «la schiavitù non ebbe parte alcuna nella
decadenza del mondo antico» (p. 210 e n. 4).










8.  Die Bevölkerung d. griechisch.-röm. Welt, Leipzig,
1886, p. 506 e passim. (L’unica traduzione italiana è
contenuta in Bibl. di Storia economica, diretta da V. Pareto
ed E. Ciccotti, IV, Milano, Soc. ed. libraria).





9.  Thuc., 7, 27.





10.  Demost., XLVII (In Euergum et Mnesib.), 53;
Herod., 6, 23, 5; Jambl., Vita Porph., 197.





11.  Tim., fr. 67 (in Athen., p. 264 c-d e 272).





12.  P. Guiraud, La proprieté foncière en Grèce, Paris,
1893, pp. 452 (trad. ital. in Bibl. di Storia economica,
diretta da V. Pareto ed E. Ciccotti, II, 2).





13.  E. Glotz, Le travail dans la Grèce ancienne,
Paris, Alcan, 1920, pp. 246 sgg.





14.  Op. cit., 248.





15.  Cfr. H. Francotte, L’industrie en Grèce, Bruxelles,
Société belge de librairie, 1900, I, pp. 205 e 204,
n. 2 D e fonti ivi citate.





16.  Francotte, op. cit., I, 208-10 e fonti ivi citate.





17.  B. Haussoulier, Comptes de la construction du
Didymeion (in Révue de philol., de litter. et d’histoire
ancienne, 1906, A II. 6-22; cfr. pp. 253-54).





18.  Francotte, op. cit., 206-7 e fonti ivi citate.





19.  Cairnes, The slave power, its character, ecc.,
London, 1862, p. 85.





20.  A. Smith, La ricchezza delle nazioni (in Bibl.
dell’Economista, II, Torino, 1851), pp. 56, 266, 267, 471.





21.  Secondo il Du Mesnil de Marigny (Hist. de
l’economie polit. des anciens peuples, Paris, 1872, II, 168,
n. 1; cfr. 168-69), le statistiche sui lavori dei forzati avvertono
che la costrizione violenta può ottenere da loro
solo un terzo degli sforzi che nello stesso tempo durerebbe
un libero lavoratore. Secondo il Dureau de la Malle,
Economie polit. des Romains, Paris, 1840, I, 151 (l’opera
è tradotta in Bibl. di Storia econ. di Pareto-Ciccotti,
I, 2), il lavoro dello schiavo va calcolato come corrispondente
alla metà del lavoro medio di un libero.










22.  Cfr. Hildebrand, Die amtliche Bevölkerungsstatistik
im alten Rom (in Jahrbücher für Nationalökonomie,
etc. VI, 91); R. Pöhlmann, Die Uebervölkerung d.
antiken Grosstädte, Leipzig, 1884, pp. 114 sgg.





23.  Pöhlmann, loc. cit.; Beloch, op. cit., pp. 41 sgg.





24.  Cfr. Dureau de la Malle, op. cit., I, 149-50.





25.  Loria, op. cit., II, 91.





26.  Pap. Par., n. 10 (a. 156 o 145 a. C.) e il commento
del Letronne, a un Papyrus du Musée royal contenant
l’annonce d’une récompense promise à qui decouvrira ou
ramenera deux esclaves echappés d’Alexandrie, Paris,
1850, pp. 25-27 (in Aristoph., Comoediae, ed. Didot).





27.  Cfr. Arist., Oeconom., 2, 2, 34, 2.





28.  Cfr. il cap. IV del presente volume.





29.  Arist., op. cit., 1, 5, 2 sgg.





30.  Xen., Oecon., 14, 2 seg.; Cat., De agricultura,
2, 2; Columella, De re rust., I praef., 12, 3.





31.  Colum., op. cit., I, I; 7 e passim.





32.  Varr., Rer. r., 1, 16, 4 e passim.





33.  Plat., Leges, 6, p. 777 d sgg.





34.  Oecon., 12, 6 sgg.; 13, 10 sgg.; 14, 7 sgg. e
passim.





35.  Plut., Cato, 21, 1.





36.  Op. cit., 1, 17, 5 sgg.





37.  De re rust., 1, 8, 11, 1. 12, 3 e passim. Cfr. Arist.,
Oecon., 1, 5, 2 sgg., e Arist., Polit., 1, 5, 11.










38.  Io ritengo sia necessario limitarsi a queste considerazioni
di carattere generale per convincersi, e per
convincere, della costosità del lavoro servile rispetto
al lavoro libero. La maggior parte dei moderni ha preferito
invece seguire un metodo diverso: ha preferito
tentar di calcolare in cifre il costo dell’uno e dell’altro
genere di lavoro, riescendo così, per mancanza di fondamenta,
a conclusioni erronee e contrastanti con tutte le
più generali e più incontroverse nozioni economiche.
Così, ad esempio, il Foucart (Bullett. de corr. hell., VIII,
1884, p. 214), discorrendo di schiavi addetti all’industria,
non ha considerate le forme principali del lavoro libero, i
lavori a cottimo ed à forfait, non i rischi per decesso o per
evasione degli schiavi, non le spese di allevamento e di
educazione dei loro nati (ben il 50% della popolazione
servile, cfr. P. Guiraud, La main d’oeuvre industrielle.
Paris, 1900, pp. 94 e fonti cit.), non le imposte relative,
non la limitata produttività, non l’annua rata d’ammortamento,
cose tutte non calcolabili esattamente in cifre.
Inoltre egli errava non poco, illudendosi di poter ragguagliare
numericamente le spese di alloggio che s’ignorano,
le altre per gl’indumenti e per il fitto o pel possesso degli
strumenti da lavoro (impossibili anch’esse a stabilire
a priori), le quanto mai variabili spese minute e il fluttuante
passivo dei giorni di festa e di forzata inoperosità.
Più tardi il Guiraud (La main d’oeuvre industrielle etc.,
pp. 190-91) s’è illuso di seguire un metodo migliore, tenendo
presente la spesa di quanti in Grecia, in luogo di
possedere schiavi, si accontentavano di noleggiarli. Senonchè
egli ha trascurato le già precedenti osservazioni
di A. Mauri (I cittadini lavoratori dell’Attica nei secoli V
e IV a. C., Milano, 1895, pp. 88-89) (alle quali altre sarebbe
facile aggiungere), da cui resulterebbe come «ancor
meno sotto questa forma, la mano d’opera servile poteva
riescire di costo inferiore al salario concesso ai liberi».
Ma il Mauri medesimo, che è doveroso riconoscere assai
più cauto dei precedenti, ne condivide (pp. 85 sgg.) il
torto, allorchè pretende riescire ad una qualsiasi conclusione
numerica. Ed ha errato con essi nel non tenere
conto del fatto notevolissimo, che, a differenza di quella
servile, la mano d’opera libera, quali che ne siano le
pretese, non implica un dispendio costante e quotidiano,
sì che, mentre al mantenimento degli schiavi farebbe
d’uopo aggiungere il passivo dei giorni di riposo e degli
anni di vecchiezza, dal salario annuo dei liberi occorre
sottrarre le incalcolabili mancate giornate di salario, ecc.
Cfr. anche la Introduzione di E. Ciccotti alla edizione
francese del suo Declin de l’esclavage antique, Paris, Rivière,
1910, pp. XII sgg.










39.  È la frase di un antico a proposito dei proprietari
di Tespia (cfr. Heracl. Pont., in FHG., a p. 80,
nell’ed. Didot).





40.  È la frase, quasi testuale, del più insigne agronomo
del mondo romano (Col., De re rust., I praef.).





41.  Op. cit., I, 7; 1.





42.  N. H., 18, 36. Sulla decadenza dell’antica agricoltura
italica a motivo della schiavitù, cfr. Columella,
op. cit., I praef., e Dureau de la Malle, op. cit., II,
67-68.





43.  Guiraud, La propr. foncière en Grèce ecc.,
p. 455; Id., La main d’oeuvre industrielle ecc., p. 129.





44.  Varr., op. cit., 1, 44, 1 e Col., op. cit., 3, 3, 3.
Sulla interpretazione di questi due passi cfr. C. Barbagallo,
La produzione media relativa dei cereali e della
vite, ecc. (in Riv. stor. ant., 1904, pp. 493 sgg.). Gli antichi
sono tutti concordi nel deplorare l’assenteismo del proprietario
dalla coltivazione della terra (Xen., Oecon.,
12, 19-20; cfr. 13 e 14; Varr., op. cit., II praef., 1 sgg.;
Colum., op. cit., 1, 1; 3, 7; Plin., N. H., 18, 35 sgg.; 43;
Pallad., De re rust., 1, 6; cfr. Arist., Oecon., 1, 6, 3 sgg.);
Columella, anzi (op. cit., 1, 7), soggiunge che, quando
l’assenza è una necessità, il fitto è indubbiamente preferibile
al lavoro servile.





45.  Ellison, Slavery and secession in America, London,
1861, p. 218.





46.  Cfr. la precedente nota 38.










47.  Scriveva A. Smith, nella seconda metà del secolo XVIII:
«La piantagione dello zucchero e del tabacco
può comportare la spesa della coltura a schiavi.
La coltura del grano sembra che oggi non lo possa. Nelle
colonie inglesi, ove il prodotto principale è il grano, la
massima parte del lavoro è fatta da liberi....» (Ricchezza
delle nazioni, p. 266).





48.  Op. cit., 10, 1.





49.  Op. cit., 11, 1.





50.  Varr., op. cit., I, 18, 1.





51.  Op. cit., 1, 18, 2.





52.  In Colum., op. cit., 2, 12. Cfr. Fustel de Coulanges,
Le domain rural chez les Romains (in Revue des
deux mondes, 15 settembre 1886, pp. 339-40) (trad. it.
in Bibl. Stor. econ. cit., II).





53.  Colum., op. cit., 2, 12. Cfr. Dickson, The husbandry
of ancients, Edimburgo, 1788, II, 78-79 (traduzione
italiana in Bibl. Stor. econ. cit., pp. 305-6) e Bücher,
Die Aufstände d. unfreien Arbeiter, Frankfurt, 1874,
pp. 43 sgg.; Roscher, Über das Verhältniss d. Nationalökonomie
zum klass. Altertum (1861) (trad. it. in Bibl.
Stor. econ. cit., I, 1), pp. 15-16. Anche l’industria antica
era costretta a impiegare un personale più numeroso di
quello che adopera l’industria contemporanea. Cfr. Ardaillon,
Les mines du Laurium dans l’antiquité, Paris,
1897, pp. 96 sgg., 108-9.





54.  Cfr. Dickson, loc. cit.





55.  Dickson, op. cit., I, 374 sgg.; Manzi, La viticultura
e l’enologia presso i Romani, Roma, 1883, pp. 41
sgg.; 66.





56.  Cfr. Dickson, op. cit., I, 2, n. 1; II, 340, 345,
353 sgg.; Ciccotti, Il tramonto della schiavitù nel mondo
antico, Torino, Bocca, 1901, pp. 172-73.





57.  Jay, Adress to the non slaveholders of the South
on the social and political evils of slavery. New York,
1843, p. 5. Cfr. Olmsted, A journey in the seaboard
States, New York, 1856, pp. 483.










58.  Op. cit., pp. 46-47; cfr. pp. 481, 483.





59.  Il Dickson (op. cit., I, 340 sgg.) enumera, fra le
esotiche cognizioni della seconda metà del secolo I d. C.,
la concimazione con la calce e la marna (si trattava di
esperienze e di nozioni importate da paesi a lavoro libero);
gli sfugge però il passo, grandemente significativo,
di Virgilio (Georg., I, vv. 193 sgg.):




Semina vidi equidem multos medicare serentes

et nitro prius et nigra perfundere amurca

grandior ut fetus siliquis fallacibus esset.






Tuttavia circa le conseguenze pratiche di queste cognizioni,
cfr. la nota 60 seguente.





60.  Porena, Decadenza dell’agricoltura presso i Romani,
Roma, 1867, p. 27.





61.  Guiraud, La proprieté ecc., pp. 475 sgg. Ecco,
del resto, quello che il Cairnes (op. cit., p. 81) scriveva
delle colonie americane: «Fino allo scoppiare della guerra
civile, negli Stati a schiavi del Messico, si notavano
aratri di costruzione Chinese, i quali scavavano la terra
come le zampe del porco o della talpa, senza riescire nè
a fenderla nè a rovesciarla».





62.  Xen., Oecon., 18, 1-3.





63.  Guiraud, op. cit., p. 481.





64.  Xen., op. cit., 18, 6. Cfr. Büchsenschütz, Besitz
und Erwerb, Halle, 1869, pp. 302 sgg.





65.  Guiraud, op. cit., p. 477.





66.  Teofrasto (De causis plant., 3, 17, 8, 6, 10, 9)
accenna ad un esempio recente ed isolato di uso del nitro;
Plinio (N. H., 17, 42), all’uso della marna. Ma a parte
la rarità del caso, non bisogna confondere la teoria
degli intellettuali con la pratica del giorno per giorno,
piena di sfiducia verso le escogitazioni e i tentativi scientifici
(cfr. Verg., Georg., I, 196 sgg.).





67.  Guiraud, op. cit., 471 sgg.





68.  Oecon., 6, 8; 18, 10; 19, 14 sgg.; 21, 1 passim.










69.  Bernard, in Journal d’agr. prat., 1901, pp. 64-65.





70.  Cfr. il mio studio, La produzione media dei cereali
e della vite nella Grecia, nella Sicilia ecc., in Rivista
di st. ant., 1904, fasc. 3-4.





71.  Cfr. I. G., II, 5, 834 b e Foucart, in B.C.H.,
1884, pp. 195 sgg., ll. 50 sgg.; 1880, pp. 26 sgg.,
ll. 4 sgg.





72.  Cfr. il mio scritto precedentemente cit. Il Ciccotti
(Indirizzi e metodi degli studi di demografia antica,
pref. al IV vol. della Bibl. di Stor. econ., pp. 6 sgg.) solleva
gravi dubbi sulla possibilità di adoperare utilmente dati
così isolati. Le sue osservazioni sono speciose, ma non
decisive. Ad ogni modo, non ci sembra incauto valerci
di questi elementi, allorchè essi vengono a confermare,
quasi in modo tangibile, tutto un insieme di conclusioni,
che emergono per altra via da considerazioni indipendenti
e di diverso carattere.





73.  Cfr. Tombasis, La Grèce sous le point de vue agricole,
Paris, 1878, pp. 27, 28, 29; U. Ruffolo, La Grecia
economica odierna, Roma, Istit. colon. italiano, 1920,
pp. 23.





74.  Résultats de l’enquête décennale de 1892, Paris,
1897, Intr., p. 69. Per l’Italia, cfr. anche G. Zattini,
La potenzialità attuale della produzione del frumento in
Italia, in base alla statistica del dodicennio 1909-20, Roma,
Ministero Agr., Ind. e Commercio: Uff. Stat. agr., 1921.





75.  Cfr. Giglioli, Malessere agrario ed alimentare in
Italia, Portici, 1903, pp. LXXV e LXXIX. Sulle proporzioni
dell’annuo disparire del maggese cfr. l’Agr. allemande à
l’exposition de 1900, Bonn, 1900, pp. 38 sgg., e, per la
Francia, Convert, La Ferme de Fresne, Paris, 1895,
p. 9. Dove il maggese permane, esso non è più biennale,
ma triennale.





76.  Guiraud, op. cit., 471-74; Dureau de la Malle,
Economie politique des Romains, II, 67.





77.  Xen., Oecon., 20, 2 sgg.










78.  Menander, Agricola, fr. 4, ed. Didot.; Philem.,
Incert. fab., fr. 6; cfr. fr. 4, ed. Didot.





79.  Loria, Analisi ecc., II, 73.





80.  Cfr., per la Grecia peninsulare e per la Sicilia
greca, Strab., 8, 8, 1; 6, 2, 6; per la Grecia insulare, tutto
il mirabile quadretto Il cacciatore dell’Eubea di Dione
Crisostomo (ed. Dindorf, Lipsiae, 1857) e Büchsenschütz,
op. cit., 209-10 sgg. Circa i vantaggi che i proprietari
romani speravano di ritrarre dall’economia pastorale,
cfr. Dickson, op. cit., II, pp. 292-93.





81.  Ilias, 18, vv. 373 sgg.; Arist., Polit., 1, 2, 5;
Cratet., Belluae, fr. I, 2, ed. Didot.





82.  Guiraud, La main d’oeuvre ecc., 87. «Gli stessi
molini ad acqua», osserva un moderno, «non furono
introdotti nella campagna di Roma che nel IV secolo,
quando, per le numerose emancipazioni degli schiavi sotto
Costantino, fu necessario sostituire con altri motori il lavoro
umano rincarato» (Loria, Analisi, II, pp. 70-71).





83.  Guiraud, op. cit., 203-4. Cfr. Moreau de Jonnés,
Statistique des peuples de l’antiquité, Paris, 1851,
I, 267-69.





84.  Souchon, Les theories économiques en Grèce, Paris,
1898, pp. 119-20; cfr. Moreau de Jonnès, op. cit., II,
521 sgg.; Roscher, op. cit., pp. 22-23.





85.  Cfr. Loria, Analisi ecc., II, 74-75.





86.  Mondaini, La questione dei negri nella società
nordamericana, Torino, 1898, pp. 106-7; Cairnes, op.
cit., pp. 56 sgg.; Loria, Analisi ecc., II, 71.





87.  Cic., De off., 2, 21. Cfr. Tac., Ann., 3, 53.





88.  Diod., 13, 81, 5; 83, 1-3; 84, 1.





89.  Herod., 7, 155; Thuc., 6, 67, 2.





90.  Aristot., Polit., 5, 6 (7), 6.





91.  Cfr. Glotz, op. cit., pp. 296-98.





92.  V (De Dicaeon. hereditate), 35. Tutte le riduzioni
di monete antiche in lire italiane s’intendono fatte in
lire-oro.










93.  XXIII (In Aristocr.), 207.





94.  Demost., XLII (In Phaenipp.), 5; 7, 20.





95.  Demost., XXXVI (Pro Phormione), 5.





96.  Sulla graduale concentrazione della proprietà in
Grecia, cfr. Guiraud, La propr. fonç. ecc., pp. 395-96,
398-401, 405; G. Platon, Le socialisme en Grèce (estr.
dal Devenir social, settembre-ottobre 1905), pp. 43 sgg.;
Ciccotti, Il tramonto della schiavitù ecc., pp. 91 sgg.;
Glotz, op. cit., 298-300.





97.  «Les difficultés et la lenteur dans la production....
devaient reporter leurs (dei Greci) ambitions vers les
acquisitions artificielles de la richesse. C’est ainsi que
l’antiquité toute entière a pu considérer la guerre comme
le meilleur des tîtres de propriété» (Souchon, op. cit.,
122-23; cfr. pp. 95-96 e p. 96, n. 1). Da questo fatto,
appunto, Aristotele era indotto a definire la guerra come
uno dei mezzi normali di acquisto della ricchezza (Polit.,
1, 3, 8); cfr. Isocr., VIII (De pace), 5-7; Thuc., 6, 24, 3;
Diod., 13, 2, 3; 8 e, tra i moderni, Roscher, op. cit., 38.





98.  Merivale, Lectures on colonisation and colonies,
London, 1841-42, I, 76.





99.  A. Böckh, Staatshaltung d. Athener, Berlin, 1886,
I3, 563 sgg. (trad. ital. in Bibl. di Stor. econ. di Pareto-Ciccotti,
I, 1).





100.  Demost., XXXVI (Pro Phormione), 5-6; cfr. E.
Breccia, Storia delle banche e dei banchieri nell’età classica
(in Riv. di st. ant., 1903, I, p. 114, n. 2) e Böckh,
op. cit., I, 564, n. b.





101.  Lys., De Aristoph. patrimonio, 40; cfr. Böckh,
op. cit., I, 563.





102.  Lys., op. cit., 47.





103.  Xen., De vectig., 4, 14-15 e Athen., 12, 52,
p. 537 b.





104.  Thuc., 4, 105, I.





105.  Xen., op. cit., 4, 14; Plut., Nic., 4, 2 sgg.;
Athen., 6, 104, 272 e.










106.  Plut., Vitae decem orat.: Lycurg. 34.





107.  Hyper., Pro Euxen., 37.





108.  Op. cit., 30.





109.  Plut., Cimon., 4, 9.





110.  Demost., XXXVII (In Pantaen.), 4.





111.  J. G., II, 2, 1122.





112.  Demost., loc. cit.





113.  Demost., XXXVI (Pro Phorm.), 11.





114.  Böckh, op. cit., I, 384 sgg.





115.  Op. cit., I, 377 sgg.





116.  Plut., Pericl., 13, 5.





117.  Glotz, op. cit., pp. 319-20; Mauri, op. cit.,
pp. 17-18.





118.  Cfr. J. Beloch, Die Handelsbewegung im Altertum,
in Jahrbücher f. National. ecc., Serie 3ª, 18 (1899),
p. 627, n. 3; Id., Zur griechischen Wirtschaftsgesch., in
Zeitschrift f. Socialwissenschaft, V, 2 (1902), p. 101.





119.  1 dramma = circa 1 lira-oro.





120.  Cfr. Guiraud, op. cit., pp. 80-81; Francotte,
op. cit., II, 81-82.





121.  Demost., XXIII (In Aristocr.), 206-8; Id., IV
(Olynth. III), 29 e XXI (In Mid.), 158; cfr. Lys., XIX
(De bonis Aristoph.), 29; Aristoph., Plout., v. 180.





122.  Menander, Piscator, fr. 4, ed. Didot.





123.  Athen., 12, 69, pp. 547 d sgg.; 10, 14, p. 419 c.;
cfr. J. Baudrillart, Hist. du luxe, Paris, 1878-80, I,
515 sgg.





124.  Xen., Memorab., 3, 8, 10; Andoc., In Alc., 17.





125.  Sulle liturgie ateniesi, cfr. Böckh, op. cit., I,
533 sgg.





126.  Lys., IX (De Aristoph. bonis), 29; 42 sgg. Si trattava
di circa 50.000 lire.





127.  Cfr. Clerc, Les métèques athéniens, Paris, 1893,
pp. 78 sgg.





128.  Lys., XXI (Accept. muner. defensio), 1 sgg.;
cfr. Böckh, op. cit., I, 543-44.










129.  Menander, Fragmenta, p. 100, v. 514, ed. Didot.





130.  Id., p. 100, v. 538, ed. cit.





131.  Philem., Fragmenta, p. 120, v. 15, ed. Didot.





132.  Id., p. 98, v. 436.





133.  Philem, loc. cit.; Menander, p. 98, v. 455.





134.  Vv. 535 sgg.





135.  Ciccotti, op. cit., 91. È possibile segnare in
cifre esatte questo processo di concentrazione della ricchezza,
che forse non fu continuo, ma fu certo costante
nel suo generale indirizzo? Pur troppo, non è possibile,
dati i numerosi elementi congetturali su cui dovremmo
fondarci. In ogni modo, per Atene, troviamo che, sur
una popolazione cittadina all’incirca costante, i cittadini
appartenenti alle classi agiate, che parrebbero in
numero di 12-13000 ai primi del V secolo e di 15-16000
in sulla fine del medesimo, discesero, durante il IV secolo,
con replicate oscillazioni, ad 8000-9000 (cfr. J. Beloch,
Bevölkerung, pp. 71-74 e prec.). Identico fenomeno,
ossia di riduzione progressiva della classe agiata, si può
constatare nelle varie contrade del Peloponneso, attraverso
i secoli V-IV; cfr. E. Cavaignac, La population
du Péloponnèse aux Ve et IVe siècles, in Klio, 1912,
pp. 279-80 e prec.





136.  Polit., 1, 2 (3), 5.





137.  Brants, De la condit. du travailleur libre dans
l’industrie athénienne (in Revue de l’instr. publique en
Belgique, 1883, 26, p. 113).





138.  A. Mauri, op. cit., pp. 75 sgg.; Guiraud, La main
d’oeuvre ecc., pp. 183-85; Francotte, op. cit., I, 309-19;
Gigli, Delle mercedi nell’antichità (in Atti d. R. Accad.
dei Lincei, 1896), pp. 21 sgg.; Glotz, op. cit., 337 sgg.





139.  Mauri, loc. cit.; Guiraud, op. cit., 185 sgg.;
Francotte, op. cit., 1, 315 sgg.; 326; Gigli, loc. cit. È
bene notare che parecchi dati concernenti i salari dei
liberi provengono da menzioni di lavori pubblici, come
tali, meglio rimunerati.










140.  Lucian., Timon, 12; Aristoph., Ecclesiaz.,
vv. 307-10.





141.  Demostene, XLII (In Phaen.), 22 avverte che
L. 525 annue (reddito di circa 4500 lire al 12%) sono affatto
insufficienti (οὐσίαν ἀφ’ ἦς ζῆν οὐ ῥάδιόν ἐστι)
al mantenimento di un solo individuo, come, viceversa,
dice sufficienti all’alimento proprio, durante la sua fanciullezza,
e a quello della sorella minorenne e della madre,
L. 700 annue (XXVII, In Aphob., I, 36). Sufficiente per
un solo adulto è d’altro canto dichiarato da Iseo un
reddito di circa L. 850 annue (= L. 7000 al 12%) (XI, De
Hagniae heredit., 44; cfr. 40 e 49), come, nel secolo precedente,
con opposto intento causidico, Lisia (XXXII,
In Diogit., 28) aveva detto abbondanti 1000 lire annue,
ossia poco meno di L. 3 al giorno, pel mantenimento di
tre fanciulli, un pedagogo e una domestica. Facendo ora
la dovuta tara alla probabile tendenziosità dei tre oratori,
lo strettamente necessario al mantenimento di non
più di due adulti è rappresentato dalla grossolana media
di L. 900, per il IV secolo, e di L. 750 per il V. Che
queste nostre presunzioni siano conformi al vero lo prova
l’analogia dello stipendio annuo fornito dall’assemblea
popolare di Teo a parecchi pubblici professionisti, i quali,
per la natura delle loro occupazioni, sottostavano meno
degli operai manuali agli effetti della concorrenza servile.
Ce ne informa un’iscrizione, edita in forma completa
dal Foucart (Inscriptions de Teos, in B. C. H.,
IV, 1880), e riferibile alla prima metà del secolo III a. C.
Da essa noi apprendiamo che un maestro elementare
veniva pagato con 500 o 600 lire annue (ll. 10-13); un
maestro di ginnastica, con 500 lire (l. 14); un maestro
di musica, con L. 700 (l. 16); un maestro di scherma,
con 300 (l. 26); un maestro di tiro d’arco, con 250
(ll. 25-26); così come, ad Eleusi, nel IV secolo, un architetto
veniva pagato con L. 750 annue circa (I. G., II,
1, add. 834, l. 60; B. C. H., VI, p. 83; VIII, 213). Ma
quando si pensa che nè essi erano tenuti ad un lavoro
annuo (i due ultimi, anzi, erano obbligati ad insegnare
solo per pochi mesi) e che il loro impiego non esauriva
tutto il tempo disponibile di una giornata, non si può
non avvertire quanto insufficienti al paragone fossero
le tenui mercedi degli operai, costretti ad un ininterrotto
lavoro quotidiano.




Ma se noi possiamo stare soddisfatti a ragguagliare,
pei secoli V e IV, rispettivamente, a 750 e a 900 franchi
annui, lo stretto necessario di due adulti, di parecchio superiore
(per lo meno di 1﻿⁄﻿3) doveva essere quello di una
famigliuola di 4 persone, due adulti e due fanciulli, che
non può considerarsi come eccessivamente numerosa
nella consueta prolificità delle classi proletarie. Le nostre
cifre rappresentano quindi, in sostanza dei dati inferiori
al minimo necessario alla vita. Inoltre il salario
degli operai, tormentati dalla concorrenza dei liberi e
dei servi e dalle frequenti interruzioni del lavoro, non
aveva alcuna stabilità. Taluni moderni (il Francotte
ad esempio, op. cit., I, 327 sgg.) hanno preferito valutare
il valore reale del salario, fondandosi su calcoli complicatissimi
e impossibili, talora evidentemente sbagliati,
del costo dei varî elementi della vita, e sono pervenuti
a conclusioni diverse dalle nostre, ma non certo altrettanto
probabili.










142.  Gigli, op. cit., 30 sgg.





143.  Id., op. cit., 51; Jevons, Work and wages in
Athen (in Journal of hell. studies, 15 (1895), pp. 243 sgg.).





144.  Francotte, op. cit., I, 319: «Il montre que la
force de production de l’esclave n’est pas en dessous
de celle de l’homme libre....».





145.  Olmsted, op. cit., pp. 514-15.





146.  J. Beloch, op. cit., 504-5. Cfr. Büchsenschütz,
Besitz und Erwerb, pp. 207-8; e Roscher, op. cit., 40.










147.  Arist., Polit., 2, 3, 6-7; 4, 3; 7, 4; 7, 14, 6; 10;
Plat., Leges, 8, p. 836 b; Xen., Lacaed. Resp., 2, 12-13;
Heracl. Pont., fr. 3, 6, in F. H. G., II, 211-12, ed.
Müller. Cfr. Malthus, Saggio sulla teoria della popolazione
(tr. it., in Biblioteca dell’Economista, Serie 2ª,
voll. XI-XII, pp. 103 sgg.).





148.  Pol., 37, 4, 4 sgg.





149.  Cfr. J. Beloch, Bevölkerung, p. 506.





150.  Diod., 18, 18, 4.





151.  I lotti del suolo coloniale venivano in genere
riservati ai poveri. (Cfr. I. G., I, 31 B., ll. 9-11).





152.  Cfr. Thuc., 6, 24, 3; Diod., 13, 2, 3.





153.  Isoch., Philipp., 120 sgg.





154.  Cfr. A. Smith, op. cit., 471-72.





155.  Polybe ou la Grèce conquise (in Questions historiques,
pp. 125 sgg.).





156.  Sulla beneficenza, privata e pubblica, in Grecia,
cfr. Mauri, op. cit., 60 sgg.; Guiraud, La main
d’oeuvre, pp. 193-95; Roscher, op. cit., pp. 26 sgg.





157.  Cfr. Lysias, XXX (In Nicomach.), 22; Pol., 7,
10, I; 15, 21, 1-4; Xen., Ath. Resp., I, 13, 14; Convivium,
4, 29 sgg.; Arist., Polit., 5, 4 (5), 3; Thuc., 8, 21, 1;
Plut., Qu. gr., 18. Circa le contese fra ricchi e poveri
in Grecia, cfr. Guiraud, La propriété fonç., pp. 600-602;
608; Fustel de Coulanges, Cité antique, Paris, 1870,
pp. 406 sgg. e Questions hist., pp. 123 sgg.; Pöhlmann,
Gesch. d. antiken Kommunismus und Socialismus, München,
1912, (2ª ed.), cap. II, §§ V-VI; G. Platon, La
démocratie et le droit fiscal dans l’antiquité, Paris, 1897,
pp. 15 sgg. (estr. dal Devenir social).





158.  Arist., Polit, 4, 9, 4.





159.  «Il rapporto di ricchi e poveri è tipico dell’antichità;
quello di proletarii e capitalisti è proprio
del nostro tempo. Lo notò già Rodbertus e poi anche
Marx, che in qualche punto fece rimprovero nientemeno
che a Teodoro Mommsen di essere incorso in questo
equivoco» (E. Ciccotti, Athene, repubblica di proletari?,
in Nuova Rivista storica, 1920, p. 515).










160.  Mason, cit. in Mondaini, op. cit., pp. 111-12.





161.  Aristot., Rhetor., 2, 16 sgg.





162.  Demost. XXIV (In Timocr.), 163; XXIII (In
Androt.), 51 sgg.





163.  L’autore dell’opuscolo pseudo-senofonteo qualifica
i poveri come abietta canaglia (1, 4; 2, 19), e canaglia
definisce tutti i simpatizzanti pei regimi democratici.
«Coloro che, non venendo dal popolo, preferiscono
di abitare in una città a regime di popolo, meditano
senza dubbio tristi propositi e sperano di potersi
meglio nascondere» (2, 20). «Gli è a motivo di ciò che da
per tutto ogni tristo si accorda mirabilmente col proprio
simile nell’amore del popolo» (3, 10). Lo stesso scrittore
è scandolezzato del mite trattamento degli schiavi in
Atene (1, 10); e, nell’atto stesso che si sforza di identificare
i suoi amici politici col fior fiore della gente dabbene
(1, 1; 1, 4; 2, 19; 3, 10), ne celebra la squisita gentilezza
con esempi (3, 11), che ci si offrono come la più
chiara smentita della tesi in precedenza dichiarata.
Lo stesso è a dire del più antico poeta Teognide (cfr.
G. Fraccaroli, I Lirici greci, Torino, 1910, I, pp. 182 sgg.,
187 e frammenti ivi richiamati).





164.  Cfr. Herod., 2, 167.





165.  Xen., Memorab., 1, 2, 56 sgg.: «Diceva inoltre
l’accusatore [di Socrate] che questi insegnava ai suoi
amici a essere facinorosi e tirannici. Ad esempio, il
verso di Esiodo:




Nessun lavoro è vergognoso, ma soltanto l’ozio






egli lo interpretava come se il poeta avesse inculcato di
non astenersi da alcun lavoro, fosse pure indegno, turpe;
ma che occorresse sottostarvi per campare la vita....»;
cfr. 2, 7, 7 sgg.










166.  Arist., Polit., 5, 7, 19. La insolenza dei componenti
le classi superiori, vuoi in regimi oligarchici, vuoi
in regimi democratici, anche da parte di uomini che tenevano
a passare per popolari, è notoria, e di essi rimangono
esempi significativi Crizia, Midia, Alcibiade; cfr.
Demost., XXI (In Mid.), 143 segg. e passim; Andoc., In
Alc., 17; Athen., 9, 72, p. 407 b-c; Xen., Memor., 1, 2,
12; Arist., Polit., 5, 6, 4: «I ricchi, appena la costituzione
assicura loro la superiorità politica, non pensano
che a soddisfare il proprio orgoglio e la propria ambizione....».





167.  Polit., 2, 4, 1.





168.  Cfr. E. De Laveleye, De la propriété et de ses
formes primitives, Paris, 1891, pp. 391-92; cfr. Fustel
de Coulanges, Cité antique, pp. 407 e 408.





169.  Arist., Polit., 4, 9, 4 sgg.





170.  Op. cit., 4, 9 (11), 9; cfr. 5, 3, 7; 6 (7), 2.





171.  Wallon, Hist. de l’esclavage, Paris, 1879, I,
408. Cfr. Xen., Lacaed. Resp., 2, 1.





172.  Wallon, op. cit., I, 443, 438; cfr. Arist., Polit.,
7, 15, 6.





173.  Roscher, op. cit., p. 40.





174.  Wallon, op. cit., I, 439 sgg.





175.  Ciccotti, Il tramonto della schiavitù etc., 180;
cfr. Roscher, op. cit., 41-42.












CAPITOLO SECONDO.
LE SOCIETÀ AGRICOLE E LA SERVITÙ
IN GRECIA




Origini della servitù della gleba.



Non tutta l’economia greca era — l’avvertimmo — posta
in movimento da schiavi; nè gli
schiavi ed i liberi esaurivano tutta la serie di
forze di lavoro, di cui quel mondo, così vario e
interessante, si giovò ai fini della propria esistenza.
In talune contrade, anzichè adoperare
dei singoli schiavi, o gruppi di schiavi, che la
guerra e il commercio venivano man mano fornendo,
erano state assoggettate intere popolazioni,
le si erano fatte discendere a un livello inferiore
ai liberi, fosse pure più elevato di
quello degli schiavi, e si era imposto loro, sotto
certe condizioni, a vantaggio dei nuovi signori,
l’obbligo di coltivare la terra, da cui mai avrebbero
potuto liberarsi. Tal’altra volta intere categorie
di liberi lavoratori della campagna, schiacciati
dai debiti, erano stati tramutati in ischiavi,
forzatamente addetti a dissodare la terra per

conto dei loro creditori. Certe volte questo doloroso
passaggio era stato volontariamente invocato,
quasi a protezione degli affanni crescenti,
dagli stessi piccoli proprietari, oberati dai debiti
e dalle preoccupazioni, i quali avevano venduto
o ceduto il loro campo a un grande proprietario,
con la sola riserva di potervi restare a coltivarlo,
di padre in figlio, per generazioni e generazioni.
Altre volte, infine, erano stati gli stessi grandi
proprietari, gli antichi possessori di schiavi, che,
decaduti, impoveriti e ridotti allo stremo di ogni
risorsa, avevano allentato la rugginosa catena dei
loro soggetti, e ne avevano fatto alcun che tra il
libero e lo schiavo: un lavoratore della campagna,
che coltivasse la terra per proprio conto, ma
che rimanesse legato da insuperabili vincoli — morali,
politici, economici — alla potestà quiritaria
dell’antico signore. Così, per tutte queste
vie, e forse anche per altre, a noi ignote, era
stata creata, molti secoli innanzi l’êra volgare,
quella forma economica, che il Medio Evo diffuse
da per tutto, e che oggi conosciamo sotto il nome,
odioso e odiato, di servitù della gleba[176]. La Laconia
e la Messenia ne furono in Grecia i Paesi
classici e caratteristici.




Servi della gleba, erano appunto gli Iloti, il
cui nome è passato attraverso la storia come sinonimo
d’ogni umiliazione e d’ogni miseria. In
Messenia e in Laconia, come sulle terre dell’Europa
medioevale, il suolo era distribuito tra desolate

famiglie di servi, sparsi per la squallida
campagna e costretti a faticare, dolenti, pei lontani
signori, dediti al non meno duro mestiere
delle armi e della politica[177]. Anche la servitù
della gleba, dunque, mirava, in Grecia, come
dappertutto, a rendere possibile quella distinzione
di classi sociali — agricola e militare — la
cui esigenza stava in fondo alla più diffusa ordinaria
schiavitù. E, pur troppo, come ci accingiamo
a vedere, la forma stessa di questa speciale
economia dovea portare, nei Paesi, in cui
essa si radicò, conseguenze assai più tragiche che
non la schiavitù vera e propria.



La servitù nella Grecia antica.



Di servi della gleba, nel periodo classico, ne
esistettero anche altrove, fuori della Laconia e
della Messenia. Ne esistevano in Tessaglia col
nome di penesti, ove essi, al pari degli Iloti spartani,
legati in perpetuo a determinati lotti di
terreno, lavoravano al servizio dei proprietari
aborriti[178]. Ne esistevano nella Locride[179], intorno
a Eraclea Pontica — i così detti mariandini[180] —,
nell’Attica antica[181], in Creta col vario
nome di afamioti, claroti, oicheis[182], nell’Argolide
fino al IV secolo a. C.[183], in Sicionia[184], e se ne
sono sospettati in Corinzia, in Focide, ad Apollonia,
in Acaia, a Chio, nel territorio di Naupacto,
di Eraclea Trachinia, di Siracusa ed anche

altrove[185], sebbene assai incerte risultino le notizie
particolari, che ce ne sono pervenute.




Or bene, in quale condizione vivevano, con
quale successo riuscivano a provvedere alla loro
sussistenza, i Paesi agricoli ellenici, dove imperò
la servitù della gleba?




La servitù della gleba è, nelle sue apparenze
esterne, una ingenua forma di piccola proprietà
terriera. Senza dubbio, il regime della piccola
proprietà fu sempre, e rimane ancor oggi, un regime
assai vantaggioso, anche quando non si
tratti di proprietà diretta e inappellabile. Riferendosi
al mondo antico, Columella scriveva che
la terra profitta di più nelle mani di un libero
fittavolo, anzichè in quelle di un vilicus, ossia,
del capo di una ciurma di schiavi rurali. L’uno
può non approntare scrupolosamente il fitto:
l’altro coltiva sempre male la terra, travolgendola
in un disastroso esaurimento. «Felice quel
suolo — egli aggiungeva — che i fittavoli si trasmettono
di padre in figlio e nel quale essi sono
nati e perciò considerano come cosa propria!»[186].




Non diversamente avviene nel mondo contemporaneo.
Due sono oggi le forme più notevoli di
proprietà indiretta della terra: il fitto e la mezzadria.
Il primo è il sistema in vigore nelle contrade
più ricche e materialmente più evolute
d’Europa. Per esso il fittavolo è libero di scegliere
la coltura, che, a superficie eguale, dona
un prodotto più abbondante. Nulla l’ostacola

nelle varie intraprese, e i benefici ricavati tornano,
quasi interamente, a suo utile, per cui, se
la durata dei fitti è grande, o il fitto è magari
ereditario, i tre inconvenienti più volte rilevati di
questo sistema — l’assenza del supremo interessato,
il proprietario, il rifuggire dei fittavoli da
quei miglioramenti che non dànno frutto a breve
scadenza, la negligenza o il rapido esaurimento
delle terre — non solo vengono interamente eliminati,
ma sono più che liberalmente compensati
dai vantaggi, che qui non è però il luogo di enumerare[187].




Ma, pur troppo, la piccola proprietà, nell’antica
Laconia, e, in genere, nei Paesi ellenici, che
subirono un regime analogo, rispondeva, anzi che
al sistema del fitto, ad una delle forme peggiori
tra le molteplici della mezzadria. Gli antichi servi
della gleba non lavoravano il suolo per proprio
conto, fornendo al lontano e distratto signore un
reddito fisso in natura o in danaro. Essi erano obbligati
a versare nelle sue mani una quantità di
prodotti proporzionale al raccolto annuo. Gl’Iloti
della Messenia, versavano la metà del ricavato del
suolo[188]. Gli antichi ectemoroi dell’Attica presolonica
erano tenuti al versamento, non sappiamo, se
dei 5﻿⁄﻿6 o di 1﻿⁄﻿6 del raccolto[189]. I Mariandini di
Eraclea Pontica erano tenuti — ci si dice — a
fornire ai dominatori tutto quello che il bisogno
o il capriccio o la tirannia di costoro avesse richiesto[190].









Nè diversamente poteva accadere nella maggior
parte degli altri Paesi, che adottarono la
servitù della gleba. Il versamento in natura, proporzionale
al prodotto del suolo, era il sistema
più adatto per coloni poveri, privi di capitali[191],
e sembrava anche coincidere col massimo interesse
del proprietario del suolo, sempre naturalmente
riluttante a lasciare ai suoi servi un margine
troppo ampio di ipotetici guadagni. Così
suole seguire in seno alle economie più arretrate
del mondo contemporaneo, così seguì nell’economia
agricola del tardo Impero romano e del Medio
Evo, nella quale i rapporti tra signori, coloni
e servi della gleba si fondarono specialmente
su prestazioni in natura, proporzionali al prodotto
del suolo, o su prestazioni di lavoro[192].




Or bene, gli è precisamente questa forma — in
apparenza benevola — di contratto fra signori
e servi quella che ha sempre costituito il primo
grave, imbarazzante motivo di stazionarietà e di
decadenza in seno ai regimi agricoli, che poggiano
sulla servitù della gleba, e, in conseguenza,
presso i popoli ellenici che li adottarono.




Ciò che segna il progresso della ricchezza
agricola non è il raccolto totale, ma la rendita
netta, che si ricava dalla terra. La terra è il
capitale che l’industria umana fa valere, e
quanto maggiore è l’utile netto che essa, a superficie
eguale, rende al coltivatore, tanto più
l’agricoltura è socialmente proficua, maggiore

è la ricchezza che crea nell’interesse generale.
Ora la colonia parziaria o mezzadria, ossia quel
sistema di rapporti economici fra proprietario e
coltivatore, per cui questi versa al primo una
parte proporzionale al prodotto, che egli ricava
dal suolo, ha per effetto d’impedire ch’egli
preferisca quelle colture, le quali, in ragione
dello spazio che occupano, lasciano una più
alta percentuale di rendita netta. Il mezzadro
infatti paga in natura, e in una certa proporzione
con l’intero suo raccolto. Egli quindi è
tratto a preferire le culture che reclamano il minore
anticipo di spese, nè può badare specialmente
all’altezza del ricavato netto del fondo,
perchè questo non andrà a benefizio proprio, ma,
in parte eguale, a benefizio altrui. «Supponendo»,
scrive un economista[193], «che un campo
seminato a segala, esiga per ettaro 45 franchi di
spesa perchè ne renda 120, e che lo stesso ettaro,
coltivato a frumento, ne esiga 120 per renderne
250, un fittavolo non esiterà a scegliere la cultura
del grano. Egli calcola infatti in moneta sonante,
e una coltura, che gli renderà netti 130 franchi,
varrà per lui assai più di un’altra, che a superficie
eguale gliene rende solo 80. Ma un mezzadro
è costretto a calcolare in maniera affatto
diversa. L’ettaro di segala gli rende 120 franchi
su 45 di spesa, e, poichè egli ha diritto alla sola
metà della raccolta, sono 15 franchi che riscuote
di guadagno. L’ettaro di grano invece non gli lascerà

per la sua parte che 5 franchi di beneficio,
ed egli non esiterà quindi a optare per la segala....».
Così, mentre il fittavolo attinge i maggiori
profitti dall’accrescimento della produzione,
il mezzadro è costretto a ricercarli dal miope risparmio
dei capitali da investire nella terra, e
che egli preferisce lasciare inoperosi piuttosto che
dividerne i frutti col padrone.




Ma qual’è la portata pratica dell’onere imposto
dal proprietario al mezzadro e, nel caso
nostro, al servo della gleba?




«Se la decima», scriveva Adamo Smith, il
principe degli economisti moderni; «se la decima,
che pur non è se non la decima parte del
prodotto, è considerata come un gravissimo ostacolo
al miglioramento della cultura, una imposta,
pari al 50% del prodotto, deve costituirne un limite
invalicabile»[194]. Figurarsi quindi ciò che
doveva accadere nella sterile Grecia antica, là
dove i beneficî dei proprietari salivano a percentuali,
in genere vicine a questa, o forse più elevate.
Siffatte condizioni, si ripercotevano sull’intera
vita economica del Paese, decadente o per lo
meno stazionario in economia, ma di una stazionarietà,
che precipita inesorabilmente a miseria
ad ogni alitare di concorrenza forestiera.




E v’era qualcosa di peggio, che non dev’essere
dimenticato, come non ha trascurato di rilevarla
uno dei più noti, ma eziandio uno dei più
acuti sostenitori della mezzadria. Nei Paesi

che adattano questo regime, «la massa della popolazione — i
coloni del pari che i proprietari — trovansi
provveduti di derrate. Ed ecco ciò che
segue. Nelle buone annate, i mercati sono ingombri
di tutto il superfluo; nelle cattive, mancanti
del necessario. Invece, nei Paesi in cui predomina
il fitto, i fittavoli vendono ogni anno tutti
i prodotti della terra eccedenti il loro uso domestico;
quindi i mercati sono sempre ben provvisti.
E poichè d’altro lato essi sono i soli che non
comperino (tutte le altre classi, anche i proprietari,
si provvedono sul mercato), nei Paesi, in
cui il fitto predomina, si ha una somma maggiore
di offerte e di domande. Ne segue, che nelle cattive
annate le derrate aumentano più rapidamente
di prezzo, e, in proporzione assai più
grande, nei Paesi a mezzadria che in quelli a
fitto e, viceversa, nelle buone, i prezzi ribassano
di più e più rapidamente nei primi che nei secondi»[195].
Così le oscillazioni dell’abbondanza e
della penuria sono più profonde e frequenti nei
Paesi a mezzadria che in quelli a fitto....




Figlia naturale della povertà, la mezzadria diviene
dunque, di regola, poco a poco, una delle
cause determinanti della medesima[196]. Genio del
malaugurio, essa ricorre e prepondera sulle altre
forme di contratto al ricorrere di ogni crisi economica,
e di essa consolida gli effetti e prolunga la
durata, mentre sparisce o si attenua col diffondersi
della ricchezza e del progresso agricolo[197].








La condizione giuridica e morale
dei servi della gleba e sue conseguenze.



Tutti questi effetti economici, è bene ripeterlo,
venivano egualmente a pesare sulla antica servitù
della gleba, o, per certo, su quella sua forma
specifica, che esistette in Laconia e in Messenia
e in tutti i Paesi greci con somigliante regime
economico. Ma con un gravame di non piccolo
rilievo. Il servo della gleba non era libero. Egli,
in primo luogo, soggiaceva al divieto assoluto
di disporre della terra che coltivava col modo
che avesse creduto migliore. Ora, un possesso
indiretto, coatto, inalienabile e indivisibile, si
può, nelle sue conseguenze, paragonare all’incirca
al gravame di un capitale intangibile e inalienabile,
che si fosse stati costretti a mutuare ad interesse.
Tale regime obbligava il possessore alla
coltivazione del suolo, anche quando il passivo
superava l’attivo; gli chiudeva ogni mite fonte di
credito, pur forzandolo, volesse o non volesse, a
proporzionare la spesa alle esigenze della proprietà;
impediva che la terra passasse a lavoratori
più capaci di accrescerne il prodotto;
vietava, infine, ai più fortunati il soddisfacimento
dei loro bisogni, dei loro desideri, delle loro ambizioni.




Ma, come se ciò non bastasse, quel tanto di
terreno, che nell’assegnazione toccava a ciascuno

dei servi della gleba, non poteva non essere piccolissimo.




Se l’originario podere degli Spartani in Laconia
si aggirava, come è stato calcolato, intorno
agli 8-9 ha. per famiglia[198], minore dovette essere
l’estensione della nuova porzione di terra, che a
ciascun d’essi toccò dopo la conquista della Messenia[199],
ch’era però indubbiamente più fertile
della Laconia. Ciò dovette sentire lo stesso re
Agide, il quale tuttavia, nei suoi propositi arcaicizzanti
di restaurazione, voleva tornare a Licurgo
e all’antica morigeratezza dei costumi, allorchè,
a mezzo il IV secolo, in una nuova ripartizione,
sebbene la popolazione libera spartana
fosse scemata della metà, credette opportuno
estendere e di parecchio l’àmbito del suolo propriamente
spartano, la così detta πολιτικὴ χώρα[200].
Ma, pur troppo, la πολιτικὴ χώρα della Laconia
e della Messenia non doveva servire soltanto per
le poche migliaia di dominatori, ma per i 200.000
o 300.000 Iloti, che la coltivavano. Si trattava
quindi di coloni, per vizio d’origine, tisici, condannati
insieme con le loro famiglie alla stessa
sorte miseranda dei coloni dell’Impero romano, o
dei mezzadri dell’Irlanda o dell’Italia meridionale
contemporanee.




Ma (vedi singolare contraddizione!), mentre i
Greci primitivi avevano adottato la servitù in vista
della sicurezza che, in ogni caso, durante le
loro imprese militari, ne avrebbero ritratto per la

propria esistenza materiale, essi vennero via via
col tempo, tratti dalle nuove necessità della
guerra, ad adoperare a tale uso anche i propri
servi della gleba. Così fecero certamente gli Spartani[201],
così i Tessali[202], così gli Eracleesi[203].
Or bene, tale innovazione dovette aggravare, e di
parecchio, la situazione materiale degli Iloti e
delle terre ad essi affidate. Dovette ripetere per
la Grecia tutto quanto, nello stesso tempo, accadeva
nel Lazio romano, ove del pari, per le
identiche ragioni, si elaborava la rovina dell’agricoltura
e della piccola proprietà. Al termine
d’ogni guerra, i disgraziati coloni trovavano i
campi mal coltivati, i tributi arretrati, l’azienda
domestica in rovina, i possessi, recanti le tracce
dei saccheggi e delle devastazioni nemiche.




Ma quali non erano le altre condizioni morali
e politiche, di questi coatti difensori dei loro tiranni!
Con i servi della Grecia antica noi ci troviamo
di fronte a individui, i quali meritarono
in ogni tempo la suprema pietà degli uomini,
espressa da un antico nella sentenza, che definiva
gli Iloti di Sparta «i più schiavi fra gli schiavi»,
ed i loro padroni, «i più liberi fra i liberi»[204].
Gli Spartani esercitavano sull’Ilota ogni sorta
di sevizie, la cui gamma andava dai lavori faticosi
ai trattamenti vili e disonoranti. Ogni anno,
senza che egli si fosse reso colpevole, gli somministravano
un determinato numero di battiture,
unicamente perchè non obliasse la propria

condizione servile[205]. Anzi, mentre in Tessaglia
i servi della gleba avevano ottenuto, in cambio
della servitù, la garanzia perenne della vita[206],
a Sparta era lecito uccidere impunemente gli
Iloti[207]. Forse, anzi, dietro le incruenti battiture,
di cui ci discorreranno gli antichi, si nascondeva
una singolare tragedia di ferocia e di
sangue. A Sparta, ogni anno, gli efori, che entravano
in carica, si compiacevano di gareggiare
coi loro predecessori nei metodi e nell’astuzia di
una caccia spietata, di una Saint-Barthélmy dorica,
nella quale gl’Iloti, che avessero palesata
una robustezza non conveniente al loro rango, venivano,
con ispeciale attenzione, sacrati all’assassinio![208].




Questa tremenda condizione dell’Ilota spartano
è in ragione diretta della sua triste condizione
economica. Non sarebbe, anzi, spiegabile
senza di questa. Ma già a tanta distanza di luogo
e di tempo, con informazioni fuggevoli da parte
delle fonti, riesce impossibile formarsi un’idea
esatta delle condizioni reali dei servi della gleba
nell’antichità greca. Meglio c’illumina il confronto
con situazioni più recenti ed analoghe, e
noi troviamo che in Russia, ove la servitù si consolidò
molto tardi, e in seguito a numerosi contrasti,
non dissimile ne era, nel secolo XVII, la
condizione. «Nessuno», scrive lo storico, forse
più autorevole della Russia moderna, il Milioukov,
«nessuno poteva intervenire nelle relazioni

tra il signore ed il servo, neanche il potere centrale.
La servitù della gleba presentava allora
tutti gli attributi di un potere illimitato dell’uomo
sull’uomo. Il pomiestchik (il signore)
poteva strappare il servo dal suo boccone di terra
e deportarlo altrove, separando magari l’uno
dall’altro i membri di una stessa famiglia. Cominciò
allora la vendita diretta di quel materiale
umano. Già fin dal secolo XVI il pomiestchik
esercitava su di esso i pieni poteri giudiziari;
nel secolo XVII il suo maniero si era arricchito
di una prigione, di catene, di manette, e l’arsenale
delle sue prove giudiziarie, delle più raffinate
torture moscovite.... Il codice ordinava ai
signori, è vero, di non uccidere, di non storpiare,
di non far morire di fame i loro soggetti, ma si
trattava di prescrizioni destituite di ogni sanzione
pratica, giacchè il pomiestchik, violandole,
non incorreva in responsabilità alcuna....»[209].




«Nessuna legge», scrive analogamente il Fustel
de Coulanges, a proposito della più mite servitù
della gleba nella Francia medievale, «nessuna
legge determinava i doveri del servo, nessuna
consuetudine li aveva fissati. Le condizioni
dipendevano dalla volontà del padrone; di contratto
non era a discorrere; nessun contratto era
possibile fra il padrone e lo schiavo....»[210].




In maniera identica i procedimenti giudiziari
a carico dell’Ilota erano sommarî e proditorî[211].
Egli era fuori di qualsiasi guarentigia giuridica, e
solo un disutile, convenzionale giuramento salvaguardava

il patto originario circa il quantitativo
dei prodotti da versare al padrone. Nulla che gli
appartenesse era sacro; e il servo, che nessun diritto
possedeva di trasferirsi altrove e d’investire
in altre terre, con maggiore convenienza, i
propri capitali, applicandovi con interessamento
la sua intelligenza e la sua attività, poteva da un
giorno all’altro essere strappato dal suolo, che
aveva fecondato col proprio sudore, essere applicato
altrove, ed aveva sempre a temere che, alla
propria morte, il boccone di terra, che egli si era
illuso di considerare come proprio, tornasse, anzichè
ai suoi figli, al supremo proprietario del
suolo[212], o ad altri, forse, che più del supremo
proprietario egli avrebbe avuto ragione di aborrire.
A Creta, ad esempio — suprema irrisione — al
servo della gleba non era espressamente vietato
di associarsi in connubio con una donna libera.
Ma non era detto che la sua eredità dovesse andare
ai propri eredi; essa poteva andare ai
figliuoli, che la moglie avrebbe potuto avere da un
altro uomo di condizione libera....[213].




Per tutto questo l’Ilota spartano fu il tipo
di schiavo, che con maggiore tenacia restasse nemico,
implacabile e ribelle, dei suoi dominatori:
che il penesta tessalo, una delle varietà dei servi
della gleba trattate meno peggio, non venisse mai
meno al suo spirito d’insubordinazione, nè mai
desistesse dalle frequenti rivolte[214], e che i Calliciri
di Siracusa, probabili servi della gleba anch’essi,
in una insurrezione generale, dimostrassero

la natura dei propri sentimenti, spogliando
di tutti i beni e bandendo dalla patria gli antichi
padroni[215].




Che serenità di spirito, che cura della terra,
che progressi agricoli si potevano aspettare da
gente, non mai sicura nè del domani, nè della
propria esistenza materiale, e per la quale un lavoro
scoraggiante, disperato, spegnendone lo spirito
d’intrapresa, disanimandone le iniziative,
doveva sospingere verso l’inerzia, la noncuranza,
il cieco fatalismo?[216].




Gli antichi agronomi romani e i grandi signori
feudali francesi rilevavano che i servi della gleba,
«non lavoravano» e «trascuravano i poderi»[217].
I politici più avveduti della Russia del secolo XIX
ripetevano, quasi con le stesse parole, ciò che
era stato detto del lavoro degli antichi schiavi:
«l’esperienza dimostra che i liberi salariati
rendono un guadagno assai maggiore di quello
che il feudatario, il pomietschik, non ritragga dai
propri servi....»[218]. E come in Francia sino alla
Rivoluzione, così in Russia fino al secolo XIX,
conseguenza del lungo regime servile, fu il preponderare
della cultura più superficiale, il fornire
ogni lavoro coi sistemi più rozzi, senza periodicità
di seminagioni, senza l’uso di concimi
chimici o di rotazioni, senza riposi del suolo,
senza macchinario, senza irrigazione, senza impiego
di capitali. Così, mentre il territorio della
zona così detta sterile si allargava spaventosamente,

e il deserto seguiva passo passo le orme
dei coloni, si rimaneva paghi a sfruttare il suolo
fino all’esaurimento, fino a che esso più non
avrebbe fornito se non erbacce cattive e pessimi
raccolti, fino a che non fosse stato più in grado
di porgere una sola briciola di pane, di promettere
un raggio solo di speranza[219].




Così in Francia, così in Russia, così nelle colonie
americane la servitù della gleba determinava
l’immobilità, il regresso, talora la catastrofe economica[220],
e, di conseguenza, le più note e più
tremende ripercussioni, morali e politiche. Tuttavia,
se in questi Paesi un tale stato di cose trovava
eco e voce umana nelle querele e nelle polemiche
del giorno per giorno, il laconismo spartano
e l’ombra che grava su tanta parte della storia
antica non hanno consentito che sì numerose
sciagure fossero ai nostri occhi rappresentate da
altro se non dal muto, spaventoso, crescente disastro
della proprietà fondiaria. Ma quanta eloquenza
rechi nel proprio seno questa illustrazione,
di che danni fosse segno, di che implacabile
Nemesi storica essa si erigesse a ministra, noi
possiamo ancora vedere.



I proprietari del suolo.



Anche sui supremi proprietari, sugli incontrollati
padroni del suolo, incombeva il gravame
della inalienabilità e della indivisibilità del possesso,

con tutte le conseguenze, impaccianti e
dolorose, che abbiamo visto discendere sul capo
di ciascuno dei loro coloni[221]. Anch’essi erano
forzati a coltivare i propri campi, anche quando
più non tornava loro conto. Anche ad essi, nulla
avendo da offrire in garanzia, era preclusa ogni
legale fonte di credito; anche ai più valenti, o ai
più fortunati tra loro, era impedita la via del
soddisfacimento dei più elementari bisogni, delle
più sospirate ambizioni, dei più legittimi e umani
desiderî, e per lunghi secoli essi dovettero lottare
e penare innanzi di conseguire l’abolizione del
tremendo divieto[222].




Se però il servo della gleba poteva vivere in
campagna e curare direttamente la terra che fruttava
a lui lacrime a sangue, ma anche il sostentamento,
il suo signore, per cui ogni genere di
fatica materiale era una colpa, non poteva accudirvi
direttamente, non tentar di accrescerne la
produzione, non sorvegliarne i lavori, non soggiornare
lungi dalla città. «Sotto questo riguardo»,
osserva un grande economista moderno, «il
regime del lavoro agricolo a schiavi, considerando
la cosa dal punto di vista puramente economico,
era ben più vantaggioso del regime della servitù
della gleba»[223].




I signori in Grecia dovevano, dunque, vivere
nella capitale e nelle città capoluogo della contrada;
ma qui, come in tutti i grandi centri, la
vita non era davvero a buon mercato. A Sparta
per giunta (e il costume non fu soltanto

spartano)[224] i cittadini facevano un pasto in comune,
contribuendovi annualmente con un minimo
di derrate e di danaro[225]. Tale la spesa per
le mense comuni. Bisognava inoltre provvedersi di
abiti, provvedere al vitto e alle vestimenta della
propria famiglia, alla casa, al suo arredamento,
pagare le imposte, fornirsi di armi di offesa, e di
difesa (queste ultime in genere costosissime), versare
il contributo necessario alle feste, alle processioni,
ai cori, alle rappresentazioni teatrali[226].




Se i figli erano numerosi, tanto peggio: l’esiguo
reddito doveva ripartirsi sur un maggior numero
di teste, e, alla morte del padre, parecchie
famiglie erano costrette a ritrovare il proprio
sostentamento in ciò ch’era riuscito insufficiente
a sostentarne una sola. E mentre degli eventuali
progressi dell’agricoltura usufruivano proprietario
e colono, spettava al primo soltanto subire le
conseguenze del progresso materiale della civiltà
e del moltiplicarsi delle sue raffinatezze e dei suoi
bisogni.




Aggiungi a tutto ciò l’incertezza della rendita
annua, che induceva il proprietario sulla china
della imprevidenza o della prodigalità. Aggiungi
la fatale decadenza del terreno. Un bel giorno
l’antico, orgoglioso cittadino spartano non si trovava
più in condizione di versare il contributo
quotidiano alla mensa pubblica, e ciò bastava
perchè egli perdesse i diritti politici nella sua
città[227].




Nè, dando di piglio a mezzi estremi per iscongiurare

una tanta iattura, ad altro riusciva che
a dilazionare, spesso a renderne più ruinosa la
catastrofe. Il proprietario infatti, cui era vietato
alienare il proprio boccone di terra, poteva contrarre
debiti, o, meglio, giacchè il prestito, come
qualsiasi traffico del denaro, era legalmente proibito,
poteva ricorrere allo strozzinaggio di clandestini
usurai. Naturalmente, ottanta volte su
cento, l’avvenire non gli avrebbe concesso di riscattare
la propria terra o la propria persona, o,
magari, quella dei figli, cose tutte ipotecate quale
garanzia del saldo del debito e dei suoi favolosi
interessi[228]. Onde il sequestro dei suoi beni, come
la perdita della libertà personale e di quella dei
suoi cari sarebbero tosto venuti a segnare, per
altra via, la sua decadenza da cittadino e da proprietario[229].




Le condizioni, cui, in età più tarda, ebbero a
pervenire i vari Paesi organizzati secondo il regime
economico che abbiamo descritto, possono
dirsi identiche a quelle, cui, innanzi il secolo VI,
era già ridotta l’ampia distesa dell’Attica, che
Solone così descriveva: «La terra era coperta
d’ipoteche...; molti Ateniesi erano stati venduti...;
taluni, esuli per dura necessità, vagando di contrada
in contrada, avevano obliato la favella materna,
altri subivano in patria una servitù umiliante,
tremando dinanzi alla verga dei loro padroni....»[230].




Talvolta, come è stato osservato[231], tutto ciò

poteva anche essere una finzione legale. Chi voleva
sbarazzarsi del giogo della terra figurava di
diventar debitore e di decadere da proprietario.
Ma la conseguenza era sempre quella. Mentre una
parte, anzi la maggiore, della cittadinanza veniva
sospinta a gran passi verso il pauperismo, talora
verso la schiavitù, pochi fortunati accentravano
nelle proprie mani, di fatto, se non di diritto, i
redditi del suolo, e si veniva per tal modo a costituire
quell’enorme diseguaglianza delle fortune,
che un grande filosofo antico definiva causa
prima di tutti i mali degli Stati[232].



La grande crisi sociale.



Altri motivi concomitanti acceleravano e aggravavano
il doloroso fenomeno.




Era, l’abbiamo accennato, norma costante del
mondo ellenico che il diritto di proprietà rimanesse
subordinato alla qualità di cittadino. Gli è
logico quindi dedurre che la perdita della cittadinanza
implicasse la menomazione dei diritti di
proprietario. Or bene, era questo un caso, assai
comune, in Grecia. Qualche condanna giudiziaria,
che importava la così detta ἀτιμία; a Sparta,
il celibato o la insubordinazione alla disciplina
sociale, ogni cosa portava alla decadenza, in tutto
o in parte, dai diritti di cittadinanza, e perciò
all’altra, legale o effettiva, dai diritti di proprietà[233].
Anche a non voler ammettere una sì

naturale conseguenza, il fatto stesso della perdita
dei diritti politici recava l’incapacità giuridica a
garantire efficacemente il proprio possesso. Coloro
che discendevano in basso e venivano esclusi
dai tribunali e dalle cariche, passavano naturalmente,
come i poveri contadini (i geomoroi) dell’Attica
del VI secolo, alla mercè di chi aveva in
sua mano e gli uni e le altre.




Ma un’assai più deleteria azione disgregatrice
era quella che veniva esercitando il fenomeno
della guerra, in seno alle società agricole a regime
di servitù della gleba.




Triste destino e tristi società! Esse erano
condannate a mantenere, col loro sudore, una
forte minoranza di liberi che non producevano ricchezza,
e il cui orgoglio supremo era quello di
arare con la lancia e di mietere con la spada!
Compito, ben lo sentivano gli antichi, difficile e faticosissimo!
Quali territorî, sconfinati e fecondi,
quali pianure babilonesi, esclama Aristotele, non
occorrerebbero ai cittadini della ideale Repubblica
di Platone per mantenere i suoi 5000 guerrieri
inoperosi, con le loro mogli e i loro schiavi![234].
Or bene, questo era il duro ufficio della grande
massa della popolazione della Laconia, di Creta,
della Tessaglia, e d’altrove. E poichè la terra a
loro disposizione non era sufficiente, occorreva,
con la spada alla mano, conquistarne delle nuove
estensioni ancor vergini! Così l’esercizio della
guerra generava la guerra! Ma questa guerra, che,

in forza delle sue esigenze aveva suggerito agli
antichi di riporre l’economia sociale sulle basi
della servitù della gleba o della schiavitù; questa
guerra, che aveva consigliato di umiliare al più
basso livello di vita centinaia di migliaia di creature
umane e di esaltare pochi eletti ai fastigi di
un potere quasi sconfinato; la guerra — diciamo — finiva
per volgersi, con le sue estreme conseguenze,
contro coloro che aveva essa stessa liberati
d’ogni vile cura e collocati alla cima della
piramide sociale. Non solo coi carichi, che, nella
buona e nella mala fortuna, veniva imponendo,
essa operava in modo da ridurre progressivamente
il numero dei proprietari agiati, e quindi
dei cittadini forniti dei pieni diritti politici, ma
per essa rivoli d’oro e d’argento penetravano
nelle città vincitrici, sconvolgendo quelle condizioni,
che un dì avevano reso socialmente utile
la forma economica della servitù della gleba.




L’esempio di Sparta è tristemente famoso.
Ivi, già a mezzo il secolo V, abbiamo i segni del
costituirsi di grandi ricchezze mobiliari. In questo
tempo il re Plistonatte è condannato a una
multa di ben 15 talenti; Agide I, si dice, possiede
ben 500 talenti in moneta sonante. Le accuse di
corruzione per danaro investono continuamente
efori, generali, senatori. E del danaro gli stessi
Spartani, che tanto si erano sforzati di allontanarlo
dalle proprie case, si servono per corrompere
gli Stati nemici, fin per violare la santità

degli oracoli. Essere ricco è alto titolo di onore,
come un tempo lo era stato essere povero[235]. La
severa tavola spartana è ora contaminata da
vini e cibi, svariati e abbondanti, da leccornie
inusitate, dagli splendori di coppe preziose. Le
case dei nuovi Lacedemoni sono sontuosamente
addobbate; le loro persone e loro vesti, sibariticamente
profumate. Taluni privati rivaleggiano
in magnificenza e in raffinatezza coi re, li vincono,
anzi, nella gara inaudita[236].




Fu soprattutto la guerra del Peloponneso, la
grande guerra imperialistica, combattuta nella
seconda metà del secolo V a. C., la guerra che
per circa un quarto di secolo portò Sparta al dominio
dell’intero mondo greco, a dischiudere
tutte le porte all’invasione della ricchezza nelle
case degli Spartani. E di essi, ai primi del quinto
secolo, un grande Ateniese può asserire: «In
Sparta c’è più oro e argento che in tutta la
restante Grecia, giacchè per lungo ordine di generazioni
l’uno e l’altro metallo vi affluiscono da
Greci e da barbari, e non ne escono mai.... Cosicchè
tu puoi ben dire che, quanto a possesso d’oro
e d’argento, gli uomini di quella città sono i
più ricchi di tutta la terra....»[237].




Ma, ahimè, i metalli preziosi, che man mano si
accumulano nei forzieri dei vincitori, ad altro
non servono che a dissolvere la vecchia economia
nazionale e ad aprire nelle viscere di quella società,
una crisi più vasta e profonda.









Ben aveva avuto ragione l’antico oracolo di
profetizzare che l’oro e l’argento avrebbero fatto
la rovina degli Spartani. Quivi, come in tutti i
Paesi agricoli poggianti sulla servitù della gleba,
qui dove l’industria e il commercio non esistevano,
o dovevano ascondersi, quasi vergognosi,
perchè severamente banditi dalla parola della
legge, i nuovi capitali non venivano adoperati o
invocati che ad un unico scopo, ad un unico ufficio:
il prestito[238], il che voleva dire, all’usura.
Senonchè l’usura, a sua volta, dopo il primo
ingannevole sollievo, faceva ricadere sugli infelici,
bisognosi di tutto, il rigore del più spietato
diritto creditorio, e quindi sacrificava, alla sempre
crescente ricchezza di pochissimi, la morigerata
agiatezza, che un tempo era stata l’orgoglio
dei più.




Ma il danaro intaccava ancor più profondamente
questa società, e finiva con ismagliare, con
infrangere la corazza bronzea, in cui essa, illudendosi,
s’era voluta rinchiudere per l’eternità.
L’irrompere del danaro, in seno a questi vecchi
Paesi agricoli, vi determinava quegli stessi rivolgimenti
che la restante Grecia avea già conosciuti
e subiti nei secoli VII e VI a. C. Con l’avvento
del danaro l’economia spartana cessa dal
restare un’economia chiusa, ed entra in rapporto
con tutta la restante produzione greca. Ora il
piccolo proprietario non può più scambiare ciò
di cui abbisogna, con i soli prodotti del suo

campo. Fra le une e gli altri è entrato di mezzo
il danaro, il quale fa sì che i prezzi delle merci
abbiano un valore commerciale al di sopra dell’antico
valore d’uso. Egli ha ora bisogno di danaro,
oltre che di derrate agricole, per acquistare
ciò che gli occorre. E poichè danaro non possiede,
come, purtroppo, ne posseggono i suoi più
ricchi concittadini, egli deve, anche a tale fine,
procurarselo attraverso l’usura!




«Ma anche pel grande proprietario», spiegò
Edoardo Meyer, in un suo saggio magistrale, che
abbiamo più volte richiamato, «la cosa non andava
diversamente.... Anch’egli, se intendeva
mantenere l’antica posizione sociale, abbisogna,
e sempre più, di danaro. Ma ora il valore dei prodotti
dell’agricoltura regredisce costantemente,
sia perchè l’importazione deprime i prezzi, sia
perchè le nuove vie di guadagno», aperte dall’industria
e dal commercio, «dànno un profitto di
gran lunga maggiore, e la vita diviene sempre più
costosa»[239]. Così la grande aristocrazia fondiaria
precipita man mano economicamente in basso;
tal quale la grande aristocrazia fondiaria francese
alla vigilia della Rivoluzione, sospinta con
passo crescente verso l’abisso dai possessori della
nuova ricchezza mobiliare, suscitata dalla guerra,
la cui onnipotenza riesce a disfare i più saldi regimi
oligarchici come quello spartano[240].




E fra i capitali disponibili che si creano e che
non trovano impiego, se non per una sola via, la

più ruinosa — quella del prestito ad usura —:
fra gli eccitamenti e le seduzioni, che discendono
dall’alto, e le sollecitazioni dell’indigenza lacrimosa,
che salgono dal basso; in mezzo all’impotenza
dei proprietari ad accrescere la produzione
dei loro terreni, e dei proprietari e dei servi insieme,
a riparare alle perdite, a saldare i debiti,
a pagare i mostruosi interessi; in mezzo all’universale
concorrenza dei prodotti delle contrade
circostanti, si consuma quel processo d’impoverimento,
quasi universale, a cui nessuno sfuggirà,
Sparta ancor meno degli altri Paesi che le
assomigliavano.




Così anche nei regimi agricoli fondati sulla
servitù della gleba, il latifondo assurge a forma
principe di possesso agricolo. In Tessaglia, la
grande proprietà finisce col dominare, arbitra
delle sorti del Paese. Ivi molti possono con mezzi
propri equipaggiare interi eserciti[241]. Ivi, dove
l’opulenza degli Scopadi era proverbiale[242], si
faceva menzione di gente che aveva più di 2 o
300 servi sulle proprie terre; ivi ben 6000 individui
erano atti a mantenere il cavallo e a militare
fra i cavalieri quanti neanche ne forniva
tutta la Grecia centrale e meridionale. Ma il ceto
medio era assai limitato, onde la Tessaglia, proporzionalmente
alla sua superficie (circa 10.000
km2), era povera di cittadini in condizione di
servire nella fanteria pesante quali opliti[243]. Ivi
stesso, nel secolo III (così come in Laconia), le

agitazioni agrarie e le agitazioni per debiti si faranno
violente e quotidiane[244].




Ma quel che accadde in Laconia e in Messenia
supera di molto la nostra immaginazione.




Più spiccatamente che le altre, l’economia
spartana in perpetuo equilibrio instabile, minaccia,
ad ogni momento, di rovesciarsi sul suo asse.
Già, secondo la tradizione, Licurgo, nel secolo IX
od VIII, era stato costretto a rinnovare l’originaria
spartizione del suolo, seguita alla prima
conquista della Laconia, perchè il Paese, che
Sparta domina, conta già pochi ricchi e molti
impoveriti. Ma, circa cento anni dopo, alla vigilia
della grande conquista messenica, taluno degli
Spartani torna a possedere pascoli assai più
vasti che non molti altri dei suoi concittadini.
Lo squilibrio si aggrava nei due secoli successivi[245].
Alla fine del V o ai primi del IV, Socrate
può ben dire al suo discepolo Alcibiade: «Tu ti
credi ricchissimo. Ma sei in grave errore. Se tu
conoscessi le ricchezze degli Spartani, sapresti
che le nostre sono assai piccola cosa al confronto
di quelle di laggiù.... Gli Spartani posseggono
grandi terre in Laconia e in Messenia, poi, inoltre,
gran numero di schiavi, di Iloti, di cavalli,
di greggi....»[246]. Ora tutta la valle dell’Eurota e
tutta la ricca Messenia, che insieme formavano
un territorio di circa 8000 km2, sono divenute
riserva di qualche decina di centinaia di proprietari,

e moltissimi o hanno proprietà insignificanti
o non posseggono più nulla[247].




Noi possiamo forse stabilirne la cifra. Ai
primi del IV secolo, i 9000 Spartani dell’età di
Licurgo (IX od VIII secolo)[248], forniti di proprietà
terriera e di pieni diritti civili, sono ridotti
a 1500[249] o, forse anche, a soli 1000[250], di
cui ognuno in conseguenza avrebbe goduto di una
proprietà estesa per ben 5 km2: più che dieci
volte lo scandaloso latifondo di Fenippo nell’Attica,
che faceva strabiliare gli eliasti, ascoltanti
l’infocata parola di Demostene. E allorchè la perdita
della Messenia si è aggiunta ad aggravare la
crisi economica che travaglia la società spartana,
i cittadini lacedemoni, a detta di un antico[251],
sono discesi, a mezzo il secolo III, ad
appena 700, di cui solo 100 proprietari dell’avaro
suolo spartano!




Invano re Agide IV, tentando ripetere Licurgo,
poteva, con una nuova spartizione delle
terre, ricostituire 4500 proprietari[252]. Quindici
anni dopo, il successore Cleomene, ripigliando
l’opera interrotta, non potrà racimolarne
che 4000[253].




V’è un certo momento in cui i rapporti di
agiatezza fra proprietari e servi della gleba si invertono.
Mentre la massa dei cittadini impoverisce,
alcune élites di Iloti, più fortunati dei loro
compagni di dolore, salgono all’agiatezza. Nella

seconda metà del III secolo, 6000 Iloti sono in
grado di comperarsi col proprio denaro la libertà,
versando ciascuno cinque mine (L. 500)[254],
ossia una somma che ormai più non riusciva a
possedere la maggior parte degli antichi Spartani.




Ma non si tratta soltanto di un processo di
universale immiserimento. Con questo andava
congiunto il fenomeno continuo della depopolazione.
Nell’età di Aristotele, il numero degli
Spartani rimaneva stazionario, e in quella terra,
sacra alle più feroci ordinanze malthusiane, già
si accordavano privilegi ai padri di tre o quattro
figliuoli[255]. Sparta, esclama Aristotele, perisce
per mancanza di uomini![256]. La popolazione superstite,
senza terra, senza diritti, senza patria,
s’accinge a un’opera di sedizione cronica all’interno,
che, or repressa con la violenza, or placata
con rimedi transitorî — condono di debiti,
nuove ripartizioni del suolo[257] — farà della nazione
una preda facile e desiderata dallo straniero.




Tale è la storia di Sparta, la supposta, immobile
Cina ellenica, la cui esistenza, secondo si
esprime un antico, fu attraversata da discordie
non meno gravi e numerose delle altre città greche;
tale quella della Tessaglia, tale quella delle
rimanenti regioni agricole, con cui esse ebbero
comuni i regimi economici.




Che cosa, in queste condizioni, poteva avvenire

del benessere sociale, che cosa del desiderio di
conservare le istituzioni, la integrità stessa della
patria? «Il patriottismo», osserva uno dei più
geniali e profondi storici francesi, «non è da
confondere con l’attaccamento al suolo natio;
non è, come questo, un sentimento istintivo, invincibile,
imposto da natura a tutte le generazioni
che abitano uno stesso territorio. Il patriottismo
è un sentimento più libero, più vario,
dipendente da un maggior numero di condizioni.
Si ama la patria, cioè a dire, la propria città o
la propria nazione, quando se ne amano le leggi,
i governanti, i costumi. Si ama per la educazione
ricevuta, per i buoni esempi riscontrati, per
le virtù apprese. Si ama, infine, quando si è convinti
di doverle il proprio benessere e di non saperne
fare a meno»[258]. Là, dove ogni famiglia
ha in abbondanza il necessario alla vita, là dove
si gode di una certa agiatezza, non può regnare
il desiderio della novità o quella specie di scoramento
che fa dire alle classi sottostanti: — Checchè
avvenga, non staremo mai così male come
adesso! — Là, alla prima offesa, i cuori e le braccia
si unirebbero per respingere l’aggressore.
Ognuno sentirebbe il prezzo dei vantaggi di cui
gode e il pericolo di perderli che deriverebbe da
ogni cangiamento. In Grecia, per contro, si assistette
allo spettacolo miserando di tutta una
folla di afflitti, di vinti, di ruinati, struggentisi
nell’attesa, per lunghi secoli insoddisfatta, di

quel dominio straniero, che ai loro occhi rappresentava
l’unico spiraglio di scampo e di salute![259].




Note al capitolo secondo.



176.  Le sue origini in Grecia, anche se non ne siamo
minutamente informati, furono quelle stesse del colonato
e della servitù della gleba nell’Impero romano e negli
Stati medioevali (cfr. Fustel de Coulanges, Hist.
des instit. de l’ancienne France: l’invasion germanique, etc.,
Paris, Hachette, 1891, Lib. I, cap. VIII, pp. 139-41;
Idem, Recherches sur quelque probl. d’hist., pp. 1 sgg.;
G. Segrè, Sulla origine e sullo sviluppo storico del colonato
romano, in Arch. giurid. del Serafini, voll. 42, 43,
44, 45; Schulten, Colonus, in E. De Ruggiero, Dizion.
epigrafico, Roma, Pasqualucci; E. Beaudouin, Les grands
domaines dans l’Empire romaine, in Nouv. revue hist. de
droit français et étranger, 1897, pp. 694 sgg.; 707 sgg.);
J. Toutain (ibid.), pp. 414-415. Per la Grecia propria,
cfr. U. Beauchet, Le droit privé de la Rép. athén., Paris,
1897, II, p. 527. Guiraud, Propriété foncière etc., 124-25;
407 sgg.; H. Glotz, op. cit., 101-3. Per le analogie del
colonato romano con la servitù greca, o per le relazioni
dell’uno con l’altra, cfr. l’Appendice in fine al presente
libro: Il tributo degli Iloti spartani.





177.  Sul divieto agli Spartani d’ogni occupazione
estranea alla milizia, cfr. Plut., Lyc., 24, 2-6; Solon.,
22, 2; Inst., lacon., 41. Ma non era divieto esclusivo a
questo popolo, bensì comune ad altre popolazioni greche.
Cfr. per Tespia (in Beozia), Heracl. Pont., fr. 43
(in F. H. G., II, pp. 224, ed. Didot); per Creta, Poëtae
lyr. gr., III4, p. 651, 28, ed. Bergk. Vedi anche Aristot.,
Polit., 2, 4, 13; Herod., 2, 167.





178.  Athen., 6, 85, p. 264 A-C.










179.  Dareste; Haussoulier; Reinach, Recueil des
inscr. jurid. grecques, Paris, 1891, XI B. ll. 19-20.





180.  Athen., 6, 89, p. 264 D-E; Poll., 3, 83; Strab.,
12, 3-4.





181.  Hesychius, Hectemoroi; Arist., Ath. Resp., 2;
Dion. Hal., 2, 9.





182.  Athen., 6, 84, p. 263 E-F; Dareste, op. cit.,
XVII, §§ 26, 31 e passim. Cfr. E. Ciccotti, Le istituz.
pubbliche cretesi (in Studî e doc. di storia e diritto (1892),
13, pp. 136 sgg.); A. Semenoff, Antiquitates iuris publici
Cretensium, Pietroburgo, 1893, pp. 101 sgg.





183.  Poll., 3, 83.





184.  Id., loc. cit.





185.  Wallon, Hist. de l’esclavage dans l’antiquité,
I, 129 sgg.; Jannet, Les institutions sociales et le droit
civil à Sparte, Paris, 1893, p. 15; Fustel de Coulanges,
Nouv. recherches sur quelques problèmes d’histoire, Paris,
1891, pp. 47-51; Guiraud, La propr. fonç. en Grèce,
pp. 408 sgg.; Ch. Lecrivain, Hélotes, in Daremberg et
Saglio, Dictionnaire d’antiquités classiques; Dareste;
Haussoulier; Reinach, Inscriptions juridiques etc.,
Paris, 1892, II, XI, § 5 (p. 182).





186.  De re rustica, 1, 7.





187.  Cfr. De Lavaleye, La Néerlandie, Paris, 1865,
pp. 129 sgg.; De Lavergne, Essai sur l’économie rurale
de l’Angleterre, de l’Écosse et de l’Irlande, Paris, 1863,
pp. 126 sgg.





188.  Cfr. l’Appendice in fondo al presente libro.










189.  Le informazioni degli antichi sono in proposito
contradittorie (Plut., Sol., 13; Hesych., Ἑκτήμοροι;
Plat., Eutiphr., 4 C); Aristotele, che poteva essere
la nostra fonte più notevole, ci lascia in una completa
incertezza (Athen. Resp., 2). I moderni hanno voluto
colmare la lacuna o sforzando l’etimologia della parola,
pur riuscendo a conclusioni contradittorie (chi ha interpretato
la denominazione Ἑκτήμορος come riferibile a
gente che versasse 1﻿⁄﻿6 del ricavato del suolo, e chi, a
gente che ne trattenesse appunto la sesta parte), o arzigogolando
intorno agli opposti elementi fornitici dagli
antichi, o invocando l’aiuto di qualche analogia d’altri
tempi. Anche per quest’ultima via era impossibile giungere
a conclusioni sicure. Le analogie sono della più disparata
natura. Basta, pel mondo antico, confrontare i
patti, di cui ci informano la Genesi (47, 19-24), le leggi
imperiali sui latifondi africani (cfr. Beaudouin, in
Nouv. Revue hist. de droit. français etc., 1898, 65 sgg.),
i dati dei papiri greco-egizi (cfr. E. Costa, in Bullett. Ist.
diritto romano, 1902 (1901), p. 55 e passim; Idem, Storia
del diritto romano, Torino, Bocca, 1911, pp. 392-393,
n. 3), e, pel mondo moderno, scorrere una serie di esemplificazioni
alquanto diffusa, ma tutt’altro che completa:
quella, ad es., di G. Roscher, nella sua Économie politique
rurale (trad. fr.), Paris, Guillaumin, 1888, pp. 233 sgg.
Per poter decidere occorrerebbe sapere se gli Ectemoroi
pagavano una quotaparte su tutta la raccolta, o la
quotaparte di ciò che ne restava, dedotti i prodotti necessari
al loro sostentamento, di che abbiamo esempi nel
mondo moderno e in quello antico; occorrerebbe sapere
che cosa di proprio (strumenti, sementi, ingrassi ecc.)
essi mettessero nella coltivazione del suolo, ecc. A seconda
di queste differentissime condizioni, muta naturalmente
anche il valore da assegnare all’obbligo dei 5﻿⁄﻿6 o
del 1﻿⁄﻿6, che gli ectemoroi avrebbero dovuto fornire ai
loro padroni. Sul disputato argomento cfr. Fustel de
Coulanges, Cité antique (6ª ed.), 312 sgg.; Idem, Attica
Respublica, I, pp. 534-35 e nn. 14, 16 (in Daremberg
et Saglio, op. cit.); Guiraud, op. cit., pp. 421-23;
Beauchet, op. cit., II, pp. 529 sgg.; Th. Gomperz,
Die Schrift vom Staatswesen d. Athener, Wien, Hölder,
pp. 45 sgg.; G. Niccolini, in Riv. stor. ant., 1903,
pp. 673 sgg.; Caillemer, Hectemoroi, in Daremberg et
Saglio, Dictionn. d’ant. class.; Swoboda, Hect., in Pauly-Wissowa,
Realencyclopädie d. class. Altertumswissenschaft.
G. De Sanctis (Storia della Rep. aten., Torino, Bocca,
1912, pp. 196-97) segue una sua personalissima ipotesi,
concependo gli ectemoroi quali debitori al 16,66%.










190.  Posidon., in Athen., 6, 84, p. 263 D.-C. L’obbligazione
non significa soltanto, come s’è creduto, che
i Mariandini erano tenuti a fornire ai loro signori una
quotaparte dei prodotti del suolo, ma, precisamente,
che i bisogni del suolo e la volontà del padrone avrebbero,
volta per volta, indicato la misura degli obblighi
di quelli. Un esempio analogo è nel medievale Polittico
di San Germano (cfr. Fustel de Coulanges, L’alleu et
le dom. rur., p. 412 e n. 7).





191.  Roscher, op. cit., 235. Nell’antichità l’osservazione
fu fatta da Plinio il giovane (Ep., 9, 37, 2) e
ne fu tenuto conto nei contratti agrari dell’epoca (cfr.
Dareste; Haussoulier; Reinach, Inscriptions juridiques
grecques, II, p. 238 XIII bis, §§ 2-3). Su questo
punto vedi la nostra Appendice citata.





192.  Cod. Iust., II, 48 (47), 5; cfr. Schulten, op. cit.,
pp. 459, 460, 464 e G. Luzzatto, I servi nelle grandi
proprietà ecclesiastiche ecc., Pisa, 1905, App. II e III con
le corrispondenti illustrazioni nel testo.





193.  Agriculture, in Dictionnaire d’écon. polit. di Coquelin
et Guillaumin (Paris, 1873), I, pp. 37 sgg.
Cfr. anche A. Smith, Ricchezza delle nazioni, 267, e Roscher,
op. cit., 238-239 e 238, n. 1; 239, n. 1.





194.  Smith, op. cit., p. 267. Cfr. Savigny, Röm.
Steuerverfassung unter d. Kaisern, in Vermischte Schriften,
II, 1850, p. 173.





195.  De Gasparin, Sulla mezzeria, p. 684, in Biblioteca
dell’Economista, Ser. II, vol. II.





196.  Dareste, Les classes agricoles en France, Paris,
1858, p. 65; Roscher, op. cit., 238-43, passim. A
proposito dei mali effetti della mezzadria in Toscana,
ossia nel paese, ove essa si ritiene da taluni abbia reso

servizi sociali notevolissimi, si cfr. C. Ridolfi, Della
mezzeria toscana, Memoria I e II (in Atti dei Georgofili,
N. S., 187, 407 sgg.). Circa le conseguenze della mezzadria
in paesi poveri, cfr. il recentissimo studio di G. Arias,
La questione meridionale, Bologna, N. Zanichelli, 1922, II,
cap. I.





197.  Così è avvenuto in Francia, il paese classico della
piccola proprietà. Ivi la mezzadria, la quale, nel secolo
XVIII, ingombrava i 4﻿⁄﻿7 del suolo, già nel 1882 si
era ridotta a 4.539.322 ha. soltanto su ha. 43.872.529 di
terreno coltivato; i mezzadri erano solo 34.976 sur un
totale di 5.735.221 piccoli e grandi proprietari. Per
giunta il regime della mezzadria era ormai limitato alle
province meno progredite. Cfr. Roscher, op. cit., 236-37;
Beaudrillart, Tenure des terre (in Dictionnaire d’éc. pol.
del Say, Paris, 1902, II, p. 988). Identico è il processo,
che la proprietà fondiaria ha seguito negli Stati Uniti,
come ci rivelano, a distanza di un ventennio, i due censimenti
del 1880 e del 1900 (Cfr. Journal des économistes,
agosto, 1884, p. 198, e Twelfth Census etc., V, 1, p. 66).
Una delle caratteristiche salienti delle agitazioni agrarie
nell’Italia contemporanea, specie in quella settentrionale,
è lo sforzo dei mezzadri di trasformarsi in liberi
fittavoli.





198.  Cfr. E. Meyer, Gesch. d. Altertums, Stuttgart,
Berlin, 1884-902, II, 297. Un podere di media estensione
doveva, secondo gli antichi, aggirarsi intorno ai
20 ha.





199.  La superficie della Laconia era di circa
5000 km2.; quella della Messenia, di km2. 2700-2900;
cfr. Beloch, Bevölkerung, 112 e prec.





200.  Guiraud, op. cit., 162.





201.  Isocr., Panath., 180.





202.  Demost., XXXII (In Aristocr.), 199; Xen., Hellen.,
6, 1, 11.





203.  Arist., Polit., 7, 5, 7.










204.  Critias (in Liban.), XXIV (De servitute) ed.
Reiske, 1793, II, p. 85.





205.  Cfr. Athen., 14, 74, p. 657 D.





206.  Athen., 6, 85, p. 264 A-B.





207.  Gli è in tal guisa che il testo di Mirone di
Priene, tramandatoci da Ateneo (loc. cit.), deve essere
conciliato con l’altro di Heraclide Pont., fr. 2, 3 (in
F. H. G., II, p. 210) che si riferisce alla medesima usanza.





208.  Isocr., Panath., 182.





209.  Essai sur l’hist. de la civilisation russe, trad.
fr., Paris, 1901, p. 261.





210.  L’alleu et le dom. rural, p. 379.





211.  Thuc., 4, 80, 1-4 e Plut., Lyc., 28, 2 sgg.





212.  La terra lavorata dal servo non poteva essergli
riconosciuta come ereditaria. Vi si opponeva il fatto che
egli non aveva eredi legali e che la terra non era sua.
Lui morto, essa tornava al proprietario, cui spettavano
le ulteriori disposizioni (Fustel de Coulanges, op. cit.,
p. 390).





213.  Così, ammettendo una verisimile interpretazione
del Guiraud (op. cit., 415-17; cfr. Ciccotti, op. cit.,
pp. 139-40) di un passo della famosa iscrizione di Gortyna
(Dareste, op. cit., XVII, 41).





214.  Arist., Polit., 2, 5, 2.





215.  Herod., 8, 155.





216.  Si è, da taluni studiosi, creduto bene osservare
che gli Iloti non dovevano stare poi malissimo, giacchè
in Sparta, nell’età di Cleomene (seconda metà del III
secolo), ben 6000 servi poterono, versando cinque mine
(L. 500 circa ciascuna), riacquistare la libertà. La fortuna
di 6000 Iloti su un totale di forse 2 o 300.000
non prova nulla. Del resto il caso di taluni di essi, pervenuti
felicemente all’agiatezza, sia pure dopo molte
generazioni e in un periodo di grande crisi economica
dei loro signori (cfr. pp. 95 sgg.), è analoga a quelli di
molti servi della gleba nel Medio Evo o di molti antichi
schiavi romani, e non prova affatto contro le generali,
perniciose conseguenze dell’uno e dell’altro regime economico.










217.  Cfr. Dareste, op. cit., p. 268.





218.  Così nel 1845 il ministro Perowski, in uno dei
Comitati segreti dello czar Nicola I; cfr. Milioukov,
op. cit., p. 268.





219.  Milioukov, op. cit., pp. 85 sgg.





220.  Loria, Analisi della proprietà capitalista, II,
pp. 143 sgg.





221.  Cfr., per Sparta, Aristot., Polit., 2, 6 (9), 10;
Plut., Inst. lac., 22; Agis., 5, 2; per la Locride e per Leucade,
Arist., Polit., 2, 4, 4-5; per Creta, Dareste, ecc.,
op. cit., XI, p. 191, XVII, § 36 sgg.; per le altre città,
Aristot., Polit., 6, 2, 5.





222.  Cfr. Plut., Agis., 5, 2; Aristot., Polit., 2, 6
(9), 10. È impossibile definire con precisione la cronologia
di questa innovazione attribuita all’eforo Epitadeo.
Tuttavia uno strappo così grave alla costituzione dovette
seguire in qualcuno dei momenti più decisivi delle
crisi sociali spartane, non certo innanzi la guerra del
Peloponneso; probabilmente, perciò, nella prima metà
del secolo IV.





223.  Roscher, Économie politique rurale, p. 218.





224.  Plut., Lyc., 12, 3; Arist., Polit., 2, 7, 3; 4.





225.  Cfr. Plut., Lyc., 12, 3 e, per qualche variante,
Dicaearch. Messen., fr. 23 (in F. H. G., ed. Didot,
II).





226.  Anche Sparta ebbe le sue coregie, cfr. Arist.,
Polit., 8 (5), 6, 6.





227.  Era norma di diritto greco che il creditore non
soddisfatto, qualunque fosse l’ammontare del suo credito,
s’impossessasse dell’intera cosa ipotecata, e i creditori
mettevano, naturalmente, a condizione del prestito
l’ipoteca su tutti i beni del creditore. Sulla tremenda
esosità dei debiti in seno alle economie povere e alle
civiltà primitive, cfr. C. Appleton, in Nouv. revue hist.
de droit français et étranger, 1919, pp. 408 sgg.










228.  Cfr. Arist., Polit., 2, 6 (9), 21.





229.  Fustel de Coulanges, Nouvelles recherches,
pp. 43-45.





230.  In Arist., Atheniens. Respubl., 12, 2, 4.





231.  Fustel de Coulanges, Nouv. recherches, pp. 115
e prec.





232.  Arist., Polit., 5, 1, 6 sgg.





233.  Fustel de Coulanges, op. cit., pp. 103-8.





234.  Polit., 2, 3 (6), 3.





235.  Xenoph., Laced. Resp., 14; Aristot., Polit., 2,
6, 5; e Fustel de Coulanges, Lacedaem. Resp., in
Daremberg et Saglio, Dictionn. d’ant. classiques, p. 890
e fonti ivi richiamate.





236.  Philarc., in Athen., IV, 20, p. 242.





237.  Plut., Alcib., I, 18; cfr. Isocr., Panath., 179,
che però a torto riferisce tale situazione anche ai tempi
più antichi, e il quadro che Aristotele (Polit., II, 6
(9), 7-8; 11) ci lasciò delle donne di Sparta.





238.  Cfr. Posidon., in Athen., VI, 24, p. 233; cfr.
Plut., Agis, 13, 3; cfr. Francotte, op. cit., II, 346.





239.  Die wirthschaftliche Entwickelung, etc., 712-713.





240.  Per l’indebitamento dei grandi proprietari Spartani,
cfr. Plut., Agis, 13, 2-3.





241.  Demost., XXIII (in Aristocr.), 199 e XIII (De
rep. ordin.), 23.





242.  Critias, fr. 5 (in Poetae lyrici gr., II4, ed. Bergk).





243.  Beloch, Griech. Geschichte, II, I, 102-03 (2ª edizione
1914).





244.  Liv., 42, 5.





245.  Cfr. Fustel de Coulanges, Lacedaem. Respubl.
(in op. cit.), pp. 889-890 e fonti ivi citate.





246.  Plut., Alcib., I, 18.





247.  Cfr. Arist., Polit., 2, 6 (9), 10.










248.  Si tratta di cifra approssimativa, ma non fantastica.
Taluno (ad es. Beloch, Die Bevölkerung etc.,
p. 141), ha ritenuto che essa provenga da una leggenda
originatasi nel III secolo a. C., nell’età delle riforme di
Agide e di Cleomene. Ma Plutarco (Lyc., 8, 3-4) ricorda
due altre tradizioni, che enumerano 4500 e 6000 Spartani;
Aristotele (Polit., II, 6, 12) ne enumera, per lo
stesso periodo di tempo, 10.000, ed Erodoto (7, 234, 3),
8000. Ora nè Aristotele, nè Erodoto appartengono al
III secolo a. C., nè gli eventi di questa età altra cifra
avrebbero potuto suggerire all’infuori di 4500.





249.  Beloch, op. cit., p. 138; E. Cavaignac, La
population du Péloponnèse aux V e IV siècles (in Klio,
1912, p. 271).





250.  Aristot., Polit., 2, 6, 11.





251.  Plut., Agis, 5, 4; Lyc., 8, 2. Il Beloch ha
interpretato trattarsi di soli 100 grandi proprietari. Gli
altri sarebbero stati dei piccoli proprietari; cfr. Bevölkerung,
142; Gr. Gesch., III, 1, p. 327. Tale interpretazione,
che contradice in modo categorico al testo di
Plutarco, non ci sembra necessaria: le antiche limitazioni
all’esercizio dei diritti politici dei non proprietari
potevano ora essere andate in disuso, come in disuso
erano andate le antiche mense comuni.





252.  Plut., Agis, 8.





253.  Plut., Cleom., 11, 2.





254.  Plut., Cleom., 23, 1.





255.  Aristot., Polit., 2, 3, 6.





256.  Polit., 2, 6, 11; 12; cfr. Beloch, Bevölkerung,
p. 159.





257.  Così tentarono gli ultimi re e gli ultimi tiranni
spartani, così Nicocle a Sicione; così più volte gli Etoli
e i Tessali; cfr. Fustel de Coulanges, Questions
historiques, pp. 126 sgg.





258.  Fustel de Coulanges, Questions historiques,
p. 130; cfr. Malthus, op. cit., p. 546.





259.  Liv., 42, 30, 4.












CAPITOLO TERZO.
L’IMPERIALISMO




L’imperialismo greco.



Noi siam soliti raffigurarci il mondo ellenico
come avvolto in un nimbo di luce e di azzurro,
come ricolmo di tutte le grazie della natura e
della vita. Eppure anche su quel suolo — anzi
specialmente su di esso — fiorì il fiore, acre ed
atroce, di ciò che noi oggi chiamiamo imperialismo,
ossia la determinata volontà di singole nazioni
di assoggettarne delle altre per servirsi di
queste agli scopi del proprio benessere, materiale
e spirituale.




Era, pur troppo, assai più che nel mondo moderno,
la fatale conseguenza della produzione tenue
e rozza, che la forma servile del lavoro imponeva,
e che, portando, sul mercato comune, una
quantità assai piccola e assai costosa di beni, invitava
gli uomini a procurarsi il resto con la fatica
e la sofferenza degli altri. Era, pur troppo,
la fatale conseguenza della disoccupazione, della
povertà, del naturale amore all’ozio, istillato
nella grande massa dei liberi dal fenomeno stesso

della schiavitù che spingeva questi, o i governanti
per essi, a procurarsi, e a procurar loro, un artificioso
benessere attraverso la ricchezza dello
Stato, conquistatore e dominatore.




«Molti dei magistrati Ateniesi», avverte un
antico, «ripetono di saper distinguere il giusto
dall’ingiusto al pari di tutti gli altri uomini,
ma che la povertà della moltitudine li costringe
a comportarsi iniquamente verso le altre
città....»[260]. Di quanti beni, infatti, non era questa
iniquità apportatrice alle moltitudini!




«Dal costituirsi del suo impero», spiegava
Aristotele[261], «il popolo ateniese ritrasse grande
facilità di vita. Col provento dei tributi, delle
tasse, delle imposte sugli alleati vivevano a spese
dello Stato più di 20.000 persone. Seimila erano i
giurati, mille e seicento gli arcieri, duemila i cavalieri;
cinquecento i buleuti; cinquecento le
guardie dei cantieri; oltre cinquanta le guardie
urbane. Le magistrature cittadine occupavano
circa settecento persone; altrettanto quelle estere;
e, dopo la guerra del Peloponneso, si ebbero ancora
due mila e cinquecento opliti, venti navi di
crociera ed altre che trasportavano le guarnigioni,
su cui montavano duemila uomini; poi c’erano
il pritaneo e gli orfani e i custodi delle carceri:
tutti costoro vivevano del pubblico danaro....».




Finchè lo Stato è potente, è quindi ricco; finchè
esso può versare a piene mani, dalla ricolma
cornucopia, l’agiatezza che la maggior parte dei

cittadini non è in grado di procurarsi a più facili
condizioni, il demone della guerra civile tace e
sonnecchia, saziato. Ma il giorno della sventura
albeggia sanguigno, allorchè una siffatta
condizione, malamente istituita dalla violenza, comincia
a sgretolarsi. Quando lo Stato non può
più liberalmente donare, e le nazioni soggette
sfuggono al lungo, esoso servaggio, allora l’idra
della guerra civile si ridesta, e i poveri si gettano
furiosamente sui ricchi, e la spoliazione universale
ha principio. Non si possedevano, invero,
mezzi più rapidi di conquista della ricchezza. La
scienza dello sfruttamento della natura era ancora
infante, onde l’agiatezza doveva scaturire in
prima linea dallo sfruttamento dell’uomo sull’uomo.
L’imperialismo all’esterno era perciò il naturale
prolungamento della schiavitù, o della servitù,
all’interno; e il suo strumento, la guerra, un
mezzo legittimo di acquisto della ricchezza....[262].




Così fu nel mondo antico, così è stato nel moderno
all’incirca sino alla fine del secolo XVIII,
sino al prodigioso sviluppo di quegli strumenti
meccanici, che hanno reso possibile la grande industria.
Per questo la forma caratteristica dell’imperialismo
antico, quel suo spianarsi con la
violenza la strada verso i mercati più vicini e
lontani, quel suo suscitarli o ampliarli, con brutali
atti d’imperio o con la eliminazione dei rivali
e dei concorrenti; quel suo assoggettarsi intere
popolazioni, imponendo ad esse di vivere soltanto

per i loro conquistatori; per questo, dico,
tale forma di imperialismo cieco e brutale, è durata
fino al giorno in cui non fu possibile apprendere
che esisteva, che poteva esistere, una specie
migliore, forse più savia, di soddisfazione dei propri
bisogni: quella di cooperare alla gestione
delle risorse naturali dei popoli inferiori; quella
di abbattere, con la viltà dei prezzi o con l’abbondanza
degli elaborati industriali, le muraglie cinesi
di regimi sociali chiusi e gelosi. Fu gloria
della borghesia del secolo XIX, specie della nazione
europea — l’Inghilterra — che prima giunse
alle soglie della grande industria, aver creato
questa seconda civile forma d’imperialismo, destinata
a surrogare l’antica, che s’era perpetuata
nell’età moderna, attraverso i sistemi coloniali
spagnuoli. Pur troppo, l’Ellade divina visse in un
tempo, in cui il destino non le permise di cogliere
i novelli fiori della vita, cui la sua indole meravigliosa
la faceva specialmente adatta. Onde,
anche colà, su quella terra sacra all’arte ed alla
bellezza, il dominio di uno Stato sovra altri popoli
fu sangue e dolore. Peggio ancora, quello
che noi diciamo la luminosa civiltà greca, fu solo
la civiltà di qualcuna delle città greche, che si
alimentò del dolore, del sangue, della distruzione,
seminata tutt’intorno, per ogni dove.







L’imperialismo ellenico ebbe denominazioni
varie e diverse. Si disse, e fu detto, egemonia,

sinecismo, sintelia, simpolitia: nomi tutti, che,
pur palesando circostanze diverse, significavano
il più delle volte un identico sistema di sfruttamento
politico, economico. E la consuetudine
del fatto si cristallizzò, presso gli Elleni, in
una delle loro più salde ideologie morali. La
opinione classica di Aristotele che, degli uomini,
taluni siano fatti per comandare, altri per
servire, e che, quindi, la schiavitù umana riposi
sur una legittima base naturale, viene dai
Greci applicata alla lettera a tutte le forme di
rapporti internazionali. Per essi, «il diritto naturale
reclama che ciascuno comandi a coloro che
ha potuto soggiogare» e che «il debole debba andare
soggetto al più forte»[263]. Secondo il pensiero
politico greco, la neutralità o la libertà dei
piccoli Stati non è ammissibile, e neanche sono
ammissibili i loro rapporti di amicizia con gli
Stati maggiori e potenti. A questi ultimi occorre
in modo assoluto la soggezione dei primi, perchè
la neutralità sarebbe più dannosa dell’aperta inimicizia,
e tale amicizia verrebbe interpretata dagli
altri loro sudditi come una prova di debolezza.
Meglio l’odio che l’amicizia dei deboli! L’odio,
che almeno è segno e riconoscimento di potenza!
Chi non intende sottostare a questa legge universale
della vita delle nazioni, che niuno inventò per
prima, ma tutte ereditarono ab aeterno, e ciascuna
tramanderà altrui in eterno; chi, diciamo,
contravviene a questa legge ne paga il fio, diventando

schiavo dell’impero altrui. Chi non domina
sarà dominato; e, per non essere dominata, ogni
nazione deve, con ogni mezzo, riescire a tener gli
altri sotto il proprio dominio![264].




Per questo, in un’ora grigia di pericolo e di
terrore, nel fitto della guerra del Peloponneso,
alla dimane della seconda invasione spartana nell’Attica,
mentre le fiamme dell’incendio disertavano
ancora i bei vigneti, fatti rigogliosi attraverso
lunga serie di anni e di cure, e la peste,
piombata d’improvviso sulla città, mieteva il fiore
dei giovani ateniesi, Pericle, il sommo maestro
della democrazia antica, vedeva la gloria della sua
Patria emergere da ciò che ne costituiva una delle
colpe più gravi, e sarà uno dei suoi più dolorosi
tormenti: la vastità e l’esosità del suo dominio.
«Sappiate», egli diceva, volgendosi ai suoi concittadini
attanagliati dal lutto e dall’angoscia;
«sappiate che la nostra patria ha conseguito
grande gloria presso tutti i mortali e ch’essa ha
acquistato fino ad oggi una potenza, la cui memoria
sarà eterna nell’avvenire, perchè, Greci, teniamo
l’impero su moltissimi Greci e abbiamo sostenuto
gravissime guerre, contro tutti e contro
ciascuno, e abitiamo una città potente e abbondantissima
di tutte le cose. Solo chi è vile potrà
rimproverarcene; ma l’uomo d’azione vorrà emularci;
o, se questi beni egli non possiede al pari
di noi, dovrà invidiarci. Cosa importa che siamo
odiati o mal visti? Tale sorte toccò in ogni tempo

a tutti coloro che ebbero la volontà di dominare
altrui. Solo chi perviene a grandi cose è nel
vero. L’odio non dura; soltanto lo splendore di
oggi, e la gloria che ne discende, sono immortali....»[265].




Nella seconda metà del V secolo a. C., alla vigilia
della paurosa invasione ateniese in Sicilia,
così il più grande storico dell’antichità greca faceva
che un oratore siracusano parlasse ai deputati
convenuti di tutte le città di Sicilia: «Se abbiamo
senno, noi dobbiamo invitare i nostri alleati
ed affrontare pericoli per conquistare quello che
non ci spetta.... All’ambizione degli Ateniesi io
credo si debba essere larghi di indulgenza; io non
censuro chi tende a dominare; io censuro chi consente
ad ubbidire: è insito nella natura umana
far violenza a quelli che volontariamente si assoggettano....»[266].
Uno spartano, al quale si offriva
pace, purchè Sparta si piegasse a liberare una
terra, che per secoli aveva tormentata — la Messenia —,
così poteva essere indotto a parlare:
«Io vorrei sapere dai miei contradittori se si
dànno occasioni legittime per affrontare in battaglia
la morte. Non forse quando i nemici ci gravano
di imposizioni contrarie a giustizia.... quando
liberano i nostri servi, e assegnano loro terre,
che noi ereditammo dai padri nostri, e, così facendo,
non solo ci spogliano delle cose nostre,
ma anche ci colmano di danno e di vergogna? Per
conto mio, sono d’avviso che per siffatti motivi,

non solo si debba soffrire la guerra, ma eziandio
l’esilio e la morte», «chè, per noi, non può darsi
danno maggiore di quello che oggi si chiede....».
E come sopporteremo «che i nostri antichi sudditi
rechino [ad Olimpia], dalla terra già nostra,
primizie e vittime più copiose di quelle che offriremo
noi stessi?». Come tollereremo «che quelli
che ora soffrono la più dura delle servitù abbiano
a trattare da eguali coi loro padroni? Ognuno di
noi ne sarà ferito di un dolore inesprimibile....
Infatti la nostra elevatezza di spirito di un tempo
sarà chiamata arroganza, e si dirà che, non valendo
di più degli altri, abbiamo finora dominato
con la violenza, simulando una falsa superiorità»[267].
E, poco più tardi, agli Ateniesi precipitati
in fondo ad uno degli ultimi scalini della
sciagura, Isocrate, il mite apostolo di pace del
mondo ellenico, così era costretto a rimproverare:
«Noi siamo già da tempo corrotti e ruinati da
una genia di politici, i quali pongono tutto il
loro studio nell’asserire che Voi non dovete consentire
che alcuno tragitti il mare senza comperare
per tributo il beneplacito della Vostra città....
Ond’è che tale, pur troppo, persiste la nostra
idea favorita, da supporre che, se ci riesca di
coprire il mare con poderoso naviglio e di sforzare
le città a pagarci tributo e ad inviare in
Atene loro rappresentanti, noi abbiamo compiuto
opera meritoria»[268].




La salda convinzione di questa ineluttabilità

dell’imperialismo delle nazioni giunge sino a fare
in modo che le stesse vittime trovino giustificati
i loro tiranni. Non si tratta di legge, che la volontà
dei mortali possa cangiare o attenuare; ma
di una fatalità, ascosa e tremenda, che grava su
tutti — dominatori e dominati — gli uni e gli
altri soggetti a un destino imperscrutabile. Atene
non ne imputa gli Spartani più che non ne imputerebbe
Tebani od Argivi: Sparta opera secondo
è fatalmente costretta. Se Sparta non fosse, altri
occuperebbe il suo posto, assumerebbe il suo tremendo
ufficio; e, purchè avessero la forza di scambiare
le parti, le vittime redente si comporterebbero
tal quale come i loro aguzzini di ieri e di
oggi. Neanche le modalità dell’esercizio del proprio
impero possono essere liberamente regolate.
Chi è salito a grande altezza è tenuto a insidiare
ed offendere altrui; ed è giocoforza ch’egli reprima
ogni inclinazione all’indulgenza[269].




Fu perciò fortuna se un imperialismo, concepito
in guisa tanto assoluta ed implacabile, non
si rendesse responsabile di tutto quello di cui
s’erano resi, o avranno a rendersi, colpevoli gli
imperialismi orientali e romano. Se l’imperialismo
greco attentò alla esistenza, politica e sociale,
di qualche nazione, se giunse fino a creare
un ambiente deleterio per ognuno degli Stati,
ch’ebbe ad esercitarlo, e che venne perciò destinato
a spegnersi man mano entro la cerchia di
desolazione, ch’esso si andò spianando d’intorno,

esso non fu mai una cosa orribile come
l’imperialismo assiro-babilonese o come l’imperialismo
romano degli ultimi secoli della Repubblica.
Più che improvviso e tremendo turbine
devastatore, fu tisi lenta e sottile, marasma quotidiano
e supremamente fastidioso. Il che non vuol
dire che i suoi effetti riescano meno degni di rilievo.
Esso, lentamente disfacendo antiche e gloriose
civiltà, paralizzò lo sviluppo di energie nazionali
destinate a un grande avvenire; impedì la
possibilità di una storia unica e comune dell’Ellade;
il che a sua volta decise del finale destino
politico di quella nobile contrada, divenendo per
tal guisa uno dei più gravi elementi dissolvitori
della Grecia antica.



L’imperialismo ateniese:
soggezione economica.



Il dominio più glorioso e luminoso, un dominio
che dette e dona appiglio a troppe giustificazioni
ed attenuanti, sì da avere ispirato a Giorgio
Grote nella sua mirabile Storia della Grecia
antica un’apologia, appassionata e incondizionata,
fu l’impero d’Atene che, profetizzato dall’oracolo[270],
recando come suo centro il suolo
sacro dell’isola di Delo, si stendeva fino a una
linea immaginaria, che da Bisanzio scorreva
lungo la Tracia; poi, costeggiando la Grecia europea,

toccava Citera; di là raggiungeva Carpato
e, per Carpato, Rodi, la Doride e la costa asiatica,
toccava Calcedonia di faccia a Bisanzio,
allacciando le mille città, che con amara ironia
Aristofane largiva ai suoi concittadini quale materia
abietta di parassitismo[271]. L’impero ateniese
subì, è vero, due grandi tracolli: il primo,
dopo la guerra del Peloponneso (401), il secondo,
dopo la pace di Antalcida (387). Ma e l’una e
l’altra volta il suo orizzonte tornò di nuovo ad
estendersi sino al limite estremo degli antichi confini:
nel 377 quella che suol dirsi la seconda Lega
marittima, e che invece fu realmente la terza[272],
era già costituita, e il 364 a. C. rivide le triremi
di Atene veleggiare imperiose dal Bosforo a Rodi,
dall’Asia minore al continente europeo. Tanta
gloria non sarebbe crollata per sempre che dopo
la fatale Guerra così detta degli alleati (357-355)!




Il primo impero era in origine proceduto
dalla spontanea volontà dei soggetti[273]. Alla
fine delle due prime guerre persiane, un gruppo
di nazioni, in maggioranza ioniche, insulari e peninsulari,
si erano volontariamente associate ad
Atene per la tutela dei comuni interessi marittimi,
che eventuali invasioni nemiche avrebbero
potuto turbare. Il secondo aveva avuto, quale
scopo, il riscatto dalla tirannide spartana[274]. Ma
tanta originaria spontaneità non bastò a fare in
modo che quell’impero fosse esercitato con mitezza
o tollerato con rassegnazione.









L’alleanza, formatasi nel 477, alla dimane
della battaglia gloriosa di Platea, portava seco un
grave vizio di origine, che fra breve l’avrebbe
tramutata in tirannia secreta od aperta: il patto
perenne della sua indissolubilità, anche se le
cause che l’avevano generata fossero col tempo venute
a mancare. La seconda Federazione, sebbene
mirasse anch’essa a uno scopo ben definito, fu
subito, da Atene, rivolta a maggiori intendimenti
di espansione e di violenza politica sul
mare e sulla terraferma: in Beozia, nel Chersoneso
tracico, in Calcidica, nel Peloponneso, nel
Jonio[275]. Era evidente che, in tali circostanze,
quella concordia d’interessi, da cui la Lega era
uscita, veniva meno e quindi la possibilità della
Lega stessa.




Perciò la prima e la seconda Confederazione
ateniese furono teatro — sempre aperto — di
crisi di ogni genere. Ma specialmente la prima.
Alla metà del secolo V, le città confederate che,
ventisette anni prima, il savio Aristide era riuscito
a stringere intorno ad Atene nella previsione
di una quarta grande offensiva persiana, avevano
cominciato a disgregarsi, a balenare, ad insorgere.
Il minaccioso pericolo persiano non esisteva
più, o Atene non si curava più di darvi la caccia
per le mobili acque del Mediterraneo. Perchè
dunque ciascuna delle isolette, ciascuna delle città
marinare dell’Egeo, le quali fino ad ora erano
vissute delle loro modeste industrie, dei loro pacifici

commerci, avrebbe dovuto consacrare parte
delle proprie ricchezze e, peggio ancora, il sangue
della propria gioventù a scopi bellici, che
punto la riguardavano e che tornavano invece ad
esclusivo vantaggio della potenza ateniese? Le
proteste furono rafforzate da rivolte, pur troppo,
sanguinose ed infelici. Atene allora propose una
trasformazione radicale della Confederazione. Le
cittadine malcontente avrebbero continuato ad attendere,
come innanzi l’uragano scatenato dalla
Persia, ai loro piccoli affari d’ogni giorno. Soltanto,
la metropoli dell’Attica si sarebbe occupata
di guerra, ossia della difesa, di sè e di loro
tutte, dalla Persia, e a tale scopo avrebbero pagato
un annuo contributo in danaro.




La proposta, in apparenza equa, fu accettata.
Salvo pochissime — le maggiori isole di Lesbo,
Chio, Samo —, tutte le antiche alleate di Atene
preferirono ora diventare sue tributarie. Ma non
passeranno molti anni, ch’esse si pentiranno
amaramente dell’errore commesso. Esse avevano
per danaro barattato l’indipendenza; esse non
avevano più parte nella direzione della lega e,
quindi, nell’indirizzo che Atene vi avrebbe impresso.
Atene si sarebbe armata potentemente,
mentre esse, l’una dopo l’altra, si sarebbero dispogliate
delle armi. Il denaro, infine, che contribuivano
ogni anno, avrebbe a poco a poco cessato
di volgersi a vantaggio comune, e Atene, divenuta
ormai signora assoluta, o l’avrebbe adoperato

altrimenti nell’interesse proprio, o, magari,
l’avrebbe rivolto contro gli interessi e la indipendenza
delle antiche alleate. La triste pratica
non avrebbe tardato a trovare una qualsiasi
formula giustificativa. E Atene dichiarerà tra
non guari che dell’uso del sangue e della ricchezza
dei suoi sudditi, ella, purchè ottemperasse
alla difesa dell’Egeo, non era tenuta a render
conto ad alcuno![276].




Gli alleati — così quelli della prima ora, come
gli altri della seconda Lega — corrispondevano
un annuo tributo fisso. Era una precauzione che
offriva dei vantaggi. Sotto questo aspetto, la
Lega ateniese sembrava dimostrarsi più salda e
sicura di quella peloponnesiaca, che Sparta aveva
organizzata intorno al suo breve dominio lacone-messenico.
Ma appunto questo vantaggio doveva
costituire una delle debolezze dell’imperialismo
ateniese, e convertirsi in una nuova fonte di mali.
Quando il pericolo, persiano e spartano, dileguerà,
Atene, lieta di tanta ricchezza, ch’essa sola
amministrava, comincerà ad usarne nel proprio
esclusivo interesse. Senza dubbio molti dei modi,
in cui Atene impiegò il denaro delle sue alleate,
hanno diritto alla riconoscenza eterna degli uomini.
Le grandi opere d’arte ateniesi del secolo
V (il Partenone, i Propilei, l’Erechteion, il
Teseion, il tempio a Posidone sul promontorio
Sunio, tutte le statue e i meravigliosi bassorilievi
che adornavano la Città e i suoi monumenti),

furono inalzate col sudore e cementate nella
sofferenza e nell’umiliazione della Grecia intera[277];
ma quella vergogna e quelle lagrime
Atene seppe convertire in perle meravigliose, oggetto
nei secoli di venerazione imperitura. Molte
altre volte però, quel danaro fu adoperato a scopi
assai meno nobili. Il tentato asservimento della
Grecia centrale, la vana conquista della Sicilia
e d’altre terre dell’occidente greco: tutto questo
fu fatto con i tributi, ma non già nell’interesse,
della Grecia alleata ad Atene. Pur troppo, niuno
era più in grado di contrastarvi; niuno più di
opporre una resistenza, che riuscisse a preoccupare
l’invitta dominatrice; e le città, che a intervalli
lo tentarono, ne vennero punite con nuove
durezze. Atene era arbitra assoluta del destino
altrui, e il mondo greco si stava raccolto, umile e
trepidante, sotto il suo impero. Allora l’antico,
immutabile contributo venne via via, sotto varie
forme e pretesti, sforzato a subire un aggravamento
progressivo. Lo si era in origine consolidato
in una cifra, che, complessivamente, non
superava i 460 talenti[278] (2.500.000 lire-oro). L’entusiasmo
dei primi anni non aveva forse ben ponderato
la gravità del carico che le città alleate si
venivano ad addossare. Ebbene, si passò tosto a
circa 600 talenti[279] (L. 3.500.000), spiegabili in
parte col sopravvenire di nuovi alleati, forse anche
col riscatto dagli antichi obblighi militari[280];
ma non certo con le cresciute necessità

di difesa del pericolo persiano. Qualche decennio
ancora, e si passò da 600 a 1000 e poi a 1200 e
a 1300 talenti[281] (L. 7.000.000 o L. 7.500.000)!




Allora non si trattò più di un danno relativo,
non di un aggravio tollerabile; si trattò della rovina
di parecchie popolazioni alleate. Finalmente,
la tremenda massima politica imperialistica, che
un antico scrittore di parte conservatrice attribuiva
ai democratici ateniesi, apparve pienamente
incarnata nella realtà. Gli Ateniesi dovevano possedere
tutte le ricchezze degli alleati: questi, invece,
solo quanto occorreva ad essi per vivere e
penare nell’impotenza![282].




Le conseguenze furono tremende. A molti dei
cittadini degli Staterelli alleati non riuscì più
possibile sottostare ai carichi che il nuovo gravame
imponeva loro. Numerose famiglie emigrarono,
abbandonando disperate la patria[283]. E si
formò la leggenda, o la verace tradizione, che
molti degli isolani uscissero dalla terribile crisi,
perdendo, per debiti, insieme con gli averi, la libertà
propria e quella dei loro figliuoli[284].







Ma i gravami e i danni economici dell’imperialismo
ateniese non si limitavano al tributo
annuo. Già alcuni degli Staterelli tributarî non
avevano diritto a tutti i vantaggi, che potevano
derivare dall’alleanza. Essi avevano diritto solo
a versare il tributo pattuito[285] e probabilmente a
sobbarcarsi a taluno dei sacrifici, di necessità

connessi con l’esercizio dell’impero ateniese. Ma
gli altri, quelli che, a mezzo il secolo V a. C., si
illudevano di aver convertito in danaro ogni loro
obbligo e di avervi soddisfatto del tutto con gli
annui versamenti pattuiti, furono, a poco a poco,
di nuovo, costretti al servizio militare e poi anche
a contributi supplementari in danaro[286] o in
natura[287]. Il tributo, il classico φόρος, non era
quindi più che un segno materiale di soggezione, i
carichi, che la federazione e l’alleanza importavano,
dovendo essere sostenuti a parte con sacrifici
appositi.




Talora, in luogo del tributo, si ricorse al singolare
espediente di una imposta doganale. Fu il
caso di Samo, dopo il 440[288]. Ivi il nuovo gravame
venne adottato in seguito ad una ribellione
dell’isola. Questo solo fatto basta a non
farcelo considerare come un suo esclusivo, doloroso
privilegio: altre città dovettero subire la
sorte di Samo. Comunque, la particolare natura
del tributo costituì un ostacolo intollerabile al
progresso, alla esistenza economica dei Paesi, su
cui esso venne a gravare. Ma fra non molto dette
luogo ad una più vasta applicazione.




Nel tragico anno dell’occupazione spartana di
Decelea, all’aprirsi dell’ultima fase della guerra
del Peloponneso (413 a. C.), Atene, stretta dal
bisogno, sostituì il tributo ordinario degli alleati
con un’unica tassazione generale del 5% su tutte
le merci in entrata e in uscita nei loro porti[289].

Era il più grande attentato economico, che mai
l’imperialismo ateniese consumasse ai danni della
prosperità dei territorî da esso dominati. Il commercio
di tutto l’Egeo, anzi del mondo antico, il
cui cuore pulsava allora nelle acque dell’Egeo,
dovette esserne profondamente colpito, e gli effetti
economici, universalmente sensibili. Più
tardi ancora, un’imposta del genere fu applicata
al commercio di transito pel Bosforo. Nel 409
Atene vi stabiliva la così detta decima (δεκάτη)
di Bisanzio[290], i cui effetti non poterono non
ripercotersi, oltre che su questa città, su tutte
le nazioni commerciali dell’Egeo[291], su tutte le
colonie greche del Ponto. Si trattava di un gravame
del 10% su tutte le merci di passaggio pel
Bosforo. La frequenza di tale commercio era, nel
secondo secolo di C., a detta di un antico, intensissima.
Dal Ponto affluivano le pelli, gli
schiavi, le carni salate, il frumento, il miele, la
cera, e a quella volta viaggiavano gli olî, i vini e,
financo, il grano dell’Ellade[292]. Ma quanto più
grandioso non doveva essere quel movimento, centocinquant’anni
innanzi, nel periodo aureo della
Grecia, e prima che Atene non avesse violentemente
diminuito o annullato l’utile dei navigatori,
ed elevato, sia pure indirettamente, coi suoi
sbrigativi mezzi fiscali, i prezzi delle merci oggetto
del traffico del Bosforo! Dal danno inflitto
al commercio delle nazioni dell’Egeo e del Mar
Nero, che di quel transito abbisognavano, Atene

sola aveva ora trovato il mezzo di derivare a
proprio vantaggio ingenti somme di danaro, e,
più tardi, sebbene l’impresa fosse stata ceduta
in appalto, queste furono sufficienti a farle condurre
le molteplici operazioni militari, in cui la
grande città era impegnata[293].




Forse perchè memori della vanità dell’antico
espediente, gli alleati di Atene non vollero più,
nel 377, al riannodarsi della terza o, come suol
dirsi, della seconda Confederazione, ricorrere al
ripiego dell’immunità militare, e preferirono,
come in origine, al tempo di Aristide, contribuire
con navi ed uomini, oltre che con danaro[294].
Forse, altresì, perchè memori della durezza dell’antico
tributo, essi pattuirono scrupolosamente
di fornire solo contributi volontarî (συντάξεις), variabili
e intermittenti. Pur troppo, non avevano
fatto che rivoltarsi sur un giaciglio, di cui già
avevano sperimentato tutti i triboli, e certamente
non tardarono ad accorgersi quanto vani, di fronte
a una potente alleata, siano gli impegni che non si
ha mezzo di far rispettare con la forza. Di nuovo
la guerra perenne travolse quei piccoli Stati in
una voragine di sacrifici continui. Di nuovo Atene
trovò la forza — o ebbe la necessità — di trasformare
in obbligatorî i volontarî contributi pattuiti.
Nuovamente le flotte ateniesi tornarono a
solcare i mari, non solo per difendere le città e
le isole da nemici, reali o fantastici, ma per imporre
a ciascuna, con l’autorità e con la forza, il

versamento del tributo[295]. Di nuovo la misura
di questo fu stabilita dalla dominatrice, in proporzione
non più delle capacità delle alleate, ma
dei propri sempre urgenti bisogni[296]. La reazione
scoppiò dopo soli venti anni, rapida e violenta,
tanto quanto piena di accorata passione era stata
la ripresa della Lega, ed essa ebbe nome da
quella Guerra sociale o degli alleati (357-355),
che pose fine per sempre all’Impero marittimo
ateniese.



Soggezione giudiziaria.



La prestazione in danaro era ben lungi dal
potersi dire una sicura salvaguardia dell’autonomia
dei soggetti. La gravità della cosa è segnalata
anzi tutto dalla natura stessa delle denominazioni.
Se ne togli un numero ristrettissimo di
sedicenti alleati, i quali andarono man mano assottigliandosi
sino a ridursi, in sul principio della
Guerra peloponnesiaca, a tre soltanto (che non
per questo erano meno sudditi (ὑπήκοοι)[297] dei
rimanenti, e la cui indipendenza vivacchiava ormai
giorno per giorno al buon grado della dominatrice[298]),
la condizione politica degli altri veniva
esplicitamente definita come una schiavitù
(δουλεῖα o καταδούλωσις)[299], a cui, da parte di
Atene, si contrapponeva l’esercizio d’una vera e
propria tirannide. «Il nostro impero è una tirannide»,
esclamavano concordi Pericle e Cleone,

una tirannide su gente «insidiatrice e ritrosa, la
quale non obbedisce per grandezza di beneficî o
di sacrifizi, ma perchè la nostra forza è da più
della loro benevolenza»[300].




I nomi e le qualifiche erano il riflesso di una
triste realtà. Tutti gli alleati — e fra essi vanno
compresi anche quelli così detti autonomi[301] — soggiacquero,
sia durante la prima, sia, probabilmente,
durante la terza fase[302] dell’impero
ateniese, all’obbligo di discutere nella metropoli
dell’Attica i loro affari giudiziari, civili e penali.
Certo doveva trattarsi di cause di una certa importanza,
ma non per questo insignificanti erano
i danni, materiali e morali, che conseguivano da
quell’obbligo. Il dispendio per i viaggi, per il soggiorno
in una città lontana, nonchè per la faticosa
preparazione del processo, doveva essere assai
grave; e, quando si pensa che la pura giustizia
non era l’unica ispiratrice delle giurie ateniesi;
che bisognava accaparrarsi la benevolenza
dei giudici[303]; che in Atene, naturalmente, avevano
troppa forza le alte ragioni di Stato, le piccole
vendette partigiane, l’ingordigia dei giudici
«democratici», sarà facile rilevare come il danno
materiale veniva agevolmente ad intrecciarsi con
quello morale.




Più grave era il caso, quando i processi da discutere
vertevano fra cittadini alleati e cittadini
della metropoli dominatrice, fra alleati e coloni
(cleruchi) ateniesi, fra la repubblica, e gli

alleati[304]. Nelle umane controversie, insegnavano
gli Ateniesi, «è notorio, si agisce secondo giustizia
solo quando uguale è il potere delle parti
contendenti. In caso contrario, i più forti operano,
e i deboli sono costretti a consentire, in
ragione della forza o della debolezza degli uni e
degli altri....»[305].




Tutte le spese giudiziarie dovevano versarsi
nell’erario di Atene. Il ricavato ne era abbondantissimo,
tanto che, per indurre gli Spartani all’occupazione
di Decelea, il più grande storico
dell’antichità greca, Tucidide, metteva in bocca
ad Alcibiade, fuggiasco presso i nemici della sua
patria, insieme con gli altri argomenti, questo:
che gli incassi giudiziari ateniesi ne sarebbero
andati quasi interamente perduti[306].




Ma basta dare un semplice sguardo a questi
gravami giudiziari per avvedersi tosto della loro
esosità. Innanzi di venire al giudizio ambo le
parti in contesa erano tenute a un deposito quasi
sempre proporzionale all’importanza della causa[307],
la quale, nei giudizi che gli alleati sollecitavano
in Atene, era sempre notevole. Chi perdeva
era tenuto a pagare per sè e per la parte
vincitrice. Riesce quindi agevole capire come
troppe volte avessero gli alleati dovuto pagare
i debiti dei loro facili vincitori....




La pena consisteva in genere in una multa o
in un complesso di multe, e, se nell’accrescerne

la portata nei rispetti dei propri concittadini, gli
Ateniesi non furono mai eccessivamente ritegnosi,
tanto meno lo furono, al certo, nei riguardi
degli alleati[308], il cui patrimonio dovette più
volte servire a colmare i vuoti delle miserie pubbliche
e private. Tanto più che gravissime riescivano — come
è noto — le conseguenze delle
multe non pagate. Il colpito era senz’altro considerato
come un debitore dello Stato, e ciò bastava
perchè divenisse passibile della detenzione,
del raddoppiamento del debito, della confisca del
patrimonio, e gli stessi eredi fossero tenuti all’espiazione
della pena[309].




Non meno odioso era il lato morale della giurisdizione,
che poneva i sudditi di Atene come
sotto una perenne tutela. Quando si pensa che al
potere giudiziario sono affidate la sanzione e la
norma di tutti gli atti della vita sociale di un
popolo, che ad esso si collegano quistioni altissime
d’interesse economico e politico, e che nell’evo
antico la giustizia invadeva campi più gelosi
e funzioni più vitali che nel mondo odierno — i
frequenti grandiosi dibattimenti, in cui l’esilio
o la perdita del capo e delle sostanze era,
da parte d’intere classi sociali, la sorte consueta,
valgono per tutti —, si capisce come disporre
della vita giudiziaria d’una nazione equivalesse
senz’altro all’esercizio di una tirannide
quasi illimitata.








Soggezione politica.



Ma non era la sola vita giudiziaria a subire il
controllo e la signoria di Atene. La misura della
libertà e dei diritti politici, da questa lasciata ai
soggetti, rimaneva — come il loro danaro, come
la giustizia — al buon grado dell’opportunità
della concessione e del momento; e dacchè essa
era la suprema dominatrice, i suoi cittadini si
ritenevano in diritto della riconoscenza degli alleati
pel solo fatto di non averli privati di beni
maggiori[310].




Di tutto ciò noi non possediamo che accenni,
ma essi sono troppo eloquenti per non illuminarci
della dura realtà. Perchè l’alleanza e la sudditanza
riescissero perfette, e non dessero luogo
ad attriti troppo frequenti, Atene credeva opportuno
determinare a priori la costituzione delle
città a lei confederate, ossia abbattervi i governi
oligarchici e inaugurarvi governi democratici[311].
Certo, questi ultimi avevano con il regime ateniese
profonde affinità di aspirazioni sociali, ma
venivano di regola a trovarsi in crudele conflitto
con la natura organica di quelle società così violentemente
turbate. Nè i particolari della terribile
operazione erano semplici e piani. Occorreva
spogliare del governo coloro che lo possedevano,
decretarne, o farne decretare, l’esilio e,
con l’esilio, la confisca dei beni; poi spartirne le

sostanze tra gli avversari e tra gli improvvisati
amici dell’ultima ora[312]. L’opera non era ancora
finita. Il nuovo assetto politico andava regolato e
studiosamente sorvegliato; il che dava luogo a
ulteriori, fastidiosissime, minute disposizioni[313].
Talora la libertà dell’ordinamento politico era un
dono che Atene dichiarava esplicitamente di largire[314]
per ritoglierlo, quando le se ne porgessero
facili il destro e l’occasione[315]. E in ogni
modo la sua costante divisa sarà sempre che «per
un tiranno, come per una città a capo di un impero,
l’utile dev’essere l’unico criterio logico dei
propri atti»[316].




La inframmettenza ateniese sapeva ricercare
vie più intime e segrete.




Atene spediva presso gli alleati — nè l’amara
esperienza della prima Confederazione era riescita
a farla accorta del danno che con questo arrecava
a sè medesima[317] — suoi commissari in qualità
di magistrati, paragonabili (crede bene avvertirci
un antico) agli odiati armosti spartani[318], nonchè
degli esosi ufficiali d’ispezione[319]; richiedeva
ostaggi, imponeva disarmi[320], e, in tempo di
guerra, o, magari, di pace[321], guarnigioni militari,
formate di vagabondi e di mercenari, che l’istinto
e i bisogni eccitavano in gara al bottino, e comandate
da ufficiali con piena licenza di insolentire
contro coloro ch’essi avrebbero dovuto proteggere[322].




La vanità della così detta autonomia degli

alleati ateniesi si palesava in quegli stessi ordini
di affari, che riguardavano i loro più delicati rapporti
politici con Atene. Che ciò sia avvenuto
fin dalla prima Confederazione ateniese è ormai
fuori dubbio, ma la seconda non se ne rese meno
colpevole. Questa poteva dirsi costituita da una
diarchia, rappresentata per un verso dal Comitato
federale, e, per un altro, dall’assemblea popolare
della città egemone. Ma le decisioni del primo
non avevano che un semplice valore platonico;
toccava al demo, ossia al popolo ateniese, confermarle
o rigettarle inappellabilmente[323], con
quanta soddisfazione degl’interessi comuni è facile
immaginare.




Se tanto Atene si permetteva nella vita interna
dei suoi alleati, assai maggiori dovevano essere
i suoi arbitrii su quanto concerneva la loro
politica estera, la parte più sensibile della vita
delle nazioni[324]. E la cosa era questa volta perfettamente
naturale. Ogni alleanza implica per
definizione una limitazione della indipendenza dei
rapporti esterni degli Stati, che vengono a comporla;
tanto più se quest’alleanza è niente altro
che la larvata o aperta egemonia di un grande
Stato su molti staterelli minori. Il primo potrà
concedere a questi ultimi le più ampie libertà di
regime interno; ma dovrà con polso fermo impedire
che i suoi sedicenti alleati orientino le loro
amicizie o i loro odî in modo differente di come
esso abbia a desiderare. Ancor meno potrà consentire

che, in seno al suo impero, si formino pericolose
Confederazioni minori, naturalmente destinate
a rafforzare le città soggette nei loro eventuali
contrasti con la città dominatrice. Ogni città
egemone vuole trattare singolarmente con ciascuno
dei sudditi, non con gruppi di nazioni confederate.
Così accadde nella Repubblica romana;
così nel mondo medioevale; così segue nel mondo
moderno; così seguì in seno alla Confederazione
marittima ateniese. E poichè, naturalmente, lo
sforzo supremo degli Stati dipendenti fu sempre
quello di reagire e di coalizzarsi a tale scopo,
ne seguirono periodiche violenze, alterne repressioni,
di cui ciascuna segnò il ricorrere di nuove
amarezze e di nuove umiliazioni.




I mali, inevitabilmente connessi con l’impero
di Atene, venivano considerevolmente aggravati
dalla malvagità che gli uomini ponevano nell’esercitarlo.
La fedeltà o l’infedeltà degli alleati
erano, a tale proposito, un argomento magnifico,
che la fungaia dei politici o dei politicanti sfruttava
a proprio vantaggio, tal quale come, fra i
cittadini, il patriottismo e l’antipatriottismo formavano
materia inesausta di guadagni per il numeroso,
famelico stuolo dei sicofanti. Gli oratori
ateniesi, racconta un personaggio di Aristofane,
«estorcono alle città ben 50 talenti, ponendo il
minaccioso dilemma: — O voi versate i tributi,
o io tuonerò perchè la vostra città sia rovesciata
dalle fondamenta.... — ». E gli alleati, atterriti

«recano loro doni: vasi ricolmi di pesci salati,
vino, tappeti, formaggi, miele, sesamo, guanciali,
anfore, vesti, corone, monili, tazze ed ogni ben
di Dio....»[325]. «E allorchè», soggiunge altrove
malinconicamente il poeta, durante la guerra «la
dea della Pace, per amore di questa terra, accennava
a far capolino.... [gli oratori] assalivano gli
alleati più ricchi, accusandoli di favoreggiare i
nostri nemici.... E quelli, consapevoli dei mali che
loro sarebbero toccati, si affaticavano a turare
con l’oro la bocca di quanti arricchivano col maltrattarli....»[326].



L’espropriazione
delle terre degli alleati.



Ma neppure la perdita della libertà era il
danno maggiore fra tutti. Un numero infinito di
volte gli alleati perdettero, con questa, la vita,
la patria, la proprietà a maggior gloria dei
dominatori dell’Attica. Nè intendiamo riferirci
al diritto di possesso che gli Ateniesi si arrogavano
dei prodotti minerali di parecchi territorî
alleati. La confisca delle miniere tracie, pomo di
discordia fra Atene e Taso, e causa prima ed
esclusiva dell’assoggettamento di questa isoletta,
potè essere anche un episodio eccezionale[327]. Intendiamo
invece accennare all’istituto delle colonie
(le famose cleruchie), scongiurato e interrotto
solo per breve ora, alla ripresa della seconda
Lega ateniese[328].









La cleruchia, ossia la deduzione di colonie sui
territori alleati, fu il mezzo ordinario, cui il governo
di Atene (come quello di molte altre città,
di Siracusa in Sicilia, di Roma nell’Italia antica)
ricorse, ora per intimidire e distogliere i
riottosi dal pensiero della defezione[329], ora per
imporre un alto concetto del proprio potere, ora
per sopperire ai bisogni dell’esuberante popolazione[330].
Ogni vittoria ateniese, ogni repressione
del più lieve tentativo di rivolta tornò così a legittimare
l’espropriazione del suolo e della patria
altrui. Sciro, Lemno, Imbro, l’Eubea, Egina, Potidea,
Delo, Lesbo, Melo, il Chersoneso tracico,
Nasso, Andro, la Tracia, il Mar Nero, tutto
l’Egeo erano popolati da cleruchi dell’Attica, sottentrati
all’antica popolazione indigena, esiliata,
tratta in ischiavitù[331], o barbaramente massacrata[332].
E assai più vasto sarebbe stato il cumulo
delle rovine, di cui Atene sognava farsi autrice,
se la sua mala sorte non glielo avesse alla
fine impedito.




«Noi», dichiarava Alcibiade alla vigilia della
spedizione di Atene contro Siracusa, «noi non
possiamo tracciare a priori limiti al nostro impero;
chè ci è forza, quando siamo pervenuti ad
un certo segno, insidiare a danno di taluni, non
risparmiare altri, perchè a noi incombe il pericolo
di essere dominati, se noi stessi altrui non dominiamo....»[333].
E più tardi soggiungerà: «Noi
veleggiammo alla volta della Sicilia, mirando

anzi tutto ad assoggettare i Sicelioti; poi saremmo
mossi contro gli Italioti; indi avremmo
fatto una punta contro l’impero Cartaginese e
contro Cartagine stessa; e, se la fortuna ci avesse
assistito in tutte o nella massima parte di queste
imprese, trascinando con noi tutti i Greci
della Sicilia e dell’Italia, stipendiando molti barbari,
nonchè gli Iberi ed altri barbari bellicosissimi
che abitano in quelle regioni, ci saremmo
accinti ad assalire il Peloponneso. Le foreste italiche
ci avrebbero somministrato il legname necessario
alla costruzione di nuove flotte. E bloccando
per mare l’intera penisola, e assalendo con
le fanterie dalla parte di terra, ne avremmo espugnato
o assediato le città. Così speravamo di riescire
facilmente a debellare il Peloponneso e poscia
a conquistare l’impero su tutta la Grecia. Il
danaro e le vettovaglie, per tanta impresa ci sarebbero
stati forniti in copia dall’annessione di
quelle terre, senza aver bisogno di impiegare le
risorse nazionali....»[334]. Così, febbricitante di ambizione,
farneticava il successore di Pericle, il
nuovo duce della democrazia ateniese. Nulla di
strano quindi se, al rinnovarsi della Confederazione
ateniese, nel 377, le cittadine alleate abbiano
cercato, di garantirsi, come da tanti altri,
anche da un siffatto pericolo, impegnando Atene
a non fondare cleruchie fuori dell’Attica e i cittadini
ateniesi, a non costituirvisi possedimenti
fondiari[335].









Anche questa solenne promessa doveva essere
violata! Nell’atto stesso in cui rinnovavano l’alleanza,
gli Ateniesi possedevano cleruchie a
Lemno, Imbro, Sciro. Più tardi altre ne fonderanno
nel Chersoneso tracio, a Samo; e allo
scoppio della rivolta suprema — la Guerra sociale —,
nuovamente, tutto l’Egeo sarà popolato
di coloni ateniesi[336].




Ecco perchè nazioni greche, le cui risorse naturali
erano superiori a quelle ateniesi, e più vantaggiosa,
forse, la naturale positura nei rispetti
commerciali — Tera, l’Asia Minore, Delo, Rodi — ove
le tracce dell’età micenea ed eroica, e i
lucidi, felici intervalli dei secoli successivi testimoniano
una civiltà grandiosa e una non minore
capacità di progresso; ecco — diciamo — perchè,
incalzate da tanta violenza, dileguarono a poco
a poco nell’ombra, sì che di loro ci riesce impossibile
narrare le vicende o rilevare i tratti caratteristici
della oscura fisonomia storica.



L’imperialismo
e la decadenza di Atene.



Ma, come sempre, quasi per legge fatale della
storia, i rovinosi effetti dell’imperialismo rimbalzavano
a danno della città imperialista, sì da
strappare dalle labbra di uno dei suoi più miti
cittadini la requisitoria più sanguinosa. «I pericoli

che ci minacciano da ogni lato, la ruina di
quella costituzione democratica che fece grandi e
felici i nostri antenati, tutto il cumulo dei mali
che noi infliggiamo agli altri o dagli altri furono
inflitti a noi stessi, tutto dobbiamo» «a questa
fatale cupidigia dell’impero marittimo», «che,
qualora magari ci venisse offerto spontaneamente,
noi non dovremmo a nessun patto accettare»[337].
«Codesto impero non può tornare a
nostro utile, ed a noi stessi è dato convincercene,
confrontando lo stato della nostra città innanzi e
dopo la sua potenza coloniale». «L’antica repubblica
di tanto supera per valore e per merito
la nuova, di quanto, nella virtù e nella gloria, i
Milziadi, gli Aristidi, i Temistocli sovrastano ad
un Iperbolo, a un Cleofonte e a tutti i demagoghi
dei nostri giorni. A quei tempi il popolo non s’era
ancor reso spregevole per infingardaggine, per
miseria, per vana gonfiezza di speranze. Allora
era capace di mettere in fuga chiunque avesse
osato porre il piede nell’Attica; allora esso correva
primo al pericolo, ove lo chiamava la salute
della Grecia, e in tal guisa si guadagnò il libero
e sicuro affidamento di molte città. L’esercizio
dell’impero ci fu fatale; ci fece perdere la rinomanza
di cui godevamo presso tutti i popoli;
c’infuse biasimevole intemperanza, codardia, sì
che, mentre prima sconfiggevamo i nemici che venivano
ad assalirci, ora non osiamo più batterci
con loro dinanzi alle mura; e, in luogo di quella

benevolenza, che riscotevamo dagli alleati, e dell’onore,
che i restanti Greci tributavano alla nostra
virtù, l’impero ci procurò un odio così
grande, che avrebbe portato la rovina della nostra
città, se non avessimo trovato gli Spartani,
nostri antichi nemici, più benevoli di quello che
non lo furono i nostri alleati. Nè possiamo rimproverar
loro di aver agito ostilmente contro di
noi; giacchè tali li facemmo col soverchiarli e
con lo straziarli». «Allorchè, sbalorditi dalla improvvisa
ricchezza, senza la menoma preoccupazione,
magnificammo la fortuna di Atene, l’iniquità
che l’aveva introdotta s’apparecchiava a
dar fondo anche ai beni che giustamente possedevamo».
«Quando l’esercito spartano stava accampato
nell’Attica, quando il cuneo di Decelea
era piantato nel cuore del nostro Paese, noi veleggiammo
alla conquista della Sicilia, abbandonando
senza rossore la patria devastata per
assalire chi mai non ci aveva offesi. Non più padroni
dei nostri borghi e delle cose nostre, vaneggiammo
conquistare l’impero della Sicilia, dell’Italia,
di Cartagine»[338]. E «duecento navi,
spedite in Egitto, vi trovarono coi loro equipaggi
la morte; a cencinquanta furono tomba le acque
di Cipro; ben diecimila uomini — parte cittadini,
parte alleati — vennero tagliati a pezzi in Tracia[339];
le acque della Sicilia ingoiarono 40.000
soldati e 240 triremi; da ultimo, altre duecento
l’Ellesponto. Ma chi può noverare i disastri minori?

E tutte queste sciagure ricorrevano periodicamente
ogni anno; ogni nuovo giro di sole assisteva
a nuove pubbliche esequie»; «i sepolcri
s’empivano di cadaveri di cittadini, e le file della
cittadinanza, d’ignoti stranieri.... Antiche e gloriosissime
famiglie, che avevano sfidato l’oppressione
dei tiranni e il turbine delle guerre persiane,
furono schiantate dalle radici, mentre noi
correvamo dietro alla follia del nostro impero....
Noi menammo una vita da banditi, ora nuotando
nell’abbondanza, ora travagliati dalla carestia,
con l’assedio alle spalle e la ruina sul capo». «Noi
tenevamo con le nostre guarnigioni le altrui fortezze,
e le nostre erano in balía dei nemici. Strappammo
i figli dalle braccia dei genitori per tenerli
in ostaggio, e fummo costretti a vedere
i nostri figlioli, durante l’assedio, languir di vergogna
e di miseria. Mietemmo ove non avevamo
seminato, e non ci fu concesso per anni ed anni
di rivedere la terra nostra. Di guisa che, ove taluno
ci chiedesse se per un sì breve e disastroso
dominio vogliamo tornare ad esporre la patria
alle subite sciagure, niuno, che non sia un disperato,
un empio, un uomo senza genitori e
senza figli, un perfetto egoista, di null’altro curante
che del breve corso della sua vita, risponderebbe
affermativamente». «Codesto sedicente
impero non è che un malaugurio, il quale rende
peggiori coloro che lo possiedono»[340].








L’imperialismo spartano.



Se tale fu l’imperialismo d’Atene, ossia di
uno Stato, che accolse in sè le caratteristiche
migliori della civiltà antica, e che, ad onta di
tutte le sue colpe, seppe sfruttarlo nella forma
meno biasimevole e in vista di taluni fra gl’interessi
più elevati della civiltà, quale non dovette
essere la durezza del governo imperiale,
esercitato dalle metropoli, sue contemporanee od
ereditiere, Sparta, Tebe, Siracusa?




L’impero di Sparta era nato male. Era nato
in un’orgia di sangue e di ferocia, celebrata ai
danni di una nazione, congiunta per schiatta: la
Messenia. Un popolo intero, in parte travolto
nella più dura delle schiavitù, nella tremenda
condizione di Iloti, in parte costretto a esulare;
un Paese di circa 3000 km2, già benedetto dal sorriso
della natura, sacrato al deserto, alla barbarie,
alla devastazione: tale era stata la cerimonia
inaugurale dell’imperialismo spartano. Poi vi
avevano fatto seguito una serie di guerre fortunate
in Arcadia e contro l’Argolide, che le avevano
fruttato l’annessione della Cinuria e il passaggio,
sotto l’egemonia spartana, di parte dell’Acaia,
dell’Elide, della Sicionia, della Corinzia, dell’Argolide,
eccetto Argo. L’impero spartano si stendeva
ora sur un territorio di circa 13.000 km2[341].
Se non che le nuove conquiste non erano più

consistite nella diretta annessione di nuovi territorî,
ma nella formazione di nuove alleanze, fornitrici
d’armi e di tributi solo in circostanze
straordinarie[342]. Vero è che la luce di tanta liberalità
era oscurata da cupe ombre. Sparta non
era tenuta a far noti ai suoi alleati gli scopi delle
guerre ch’essa intraprendeva. Questi, anzi, potevano
essere senz’altro trascinati a combattere
contro nazioni, fin allora ad essi legate da vincoli
d’amicizia[343]. Vero è che agli obblighi
teorici di ferrei accordi federali, Sparta preferiva
il fatto concreto della costituzione e della
esistenza di governi oligarchici in seno alle
città alleate[344]. Ma, fino alla grande guerra con
Atene del 431-404, la maggiore, apparente scioltezza
dei vincoli federali del Peloponneso, la mancanza
di un tributo fisso, avevano fatto sì che
molta parte dei Greci guardassero con accorata
simpatia alla remota e silente regina della Laconia.




Il suo «libero» federalismo era stato, per
lunghi anni, la bandiera ch’essa avea sventolata
contro la invisa gloria di Atene, la quale pur tuttavia
non contava nel suo passato il triplice sterminio
della Messenia. Nel 432, allorchè i Corinzi
l’avevano invitata a mettersi alla testa della
guerra per il riscatto della Grecia dalla tirannide
ateniese[345], Sparta aveva fatto sapere alla sua
rivale che avrebbe potuto continuare nella pace
solo nel caso che ai Greci, gementi sotto la sua

tirannide, venisse restituita l’indipendenza[346].
«La vostra richiesta di autonomia — ripeteva
poco più tardi, nel 429, il re spartano, Archidamo,
ai Plateesi — è pienamente giustificata.
Secondo il re Pausania vi concesse, vivete pure liberi
e aiutateci a liberare quanti, affrontando gli
stessi vostri pericoli, fecero lo stesso vostro giuramento,
e ora sono soggetti agli Ateniesi! Tutto
questo apparato di guerra è per la libertà loro e
per quella degli altri. Se voi volete parteciparvi,
rimanete fedeli al giuramento; se no, state paghi
di ciò a cui vi invitammo, e conservate pure le
cose vostre e rimanete neutrali, e ricevete l’amicizia
di ambo le parti, non mai, però, per forza
d’armi. Questo a noi basta»[347].




Le libere parole di Archidamo ricevono un’autorevole
conferma dal discorso, che nel 424 il generale
spartano Brasida rivolgerà agli antichi alleati
ateniesi della penisola tracica: «Io sono
qui, non pel vostro danno, ma per la liberazione
dei Greci. I magistrati spartani mi hanno giurato
nella forma più solenne che tutti gli alleati
che procurerò loro resteranno indipendenti....»;
«io non vengo per fare gl’interessi di una fazione
locale o per rovesciare la vostra costituzione,
giacchè una indipendenza di questo genere sarebbe
più intollerabile del dominio straniero».
Noi sappiamo che, se v’ingannassimo, «ci attireremmo
censure più severe di quelle meritate dagli
Ateniesi, che non hanno mai fatto dichiarazioni

di libertà, giacchè, per chi sta in alto, accrescere
la propria potenza con l’inganno specioso
è colpa maggiore dell’aperta violenza»[348].




Non si sarebbe detto, ma non passeranno molti
anni, che le chiare promesse e i solenni giuramenti
di Sparta avranno subìto la più categorica
delle smentite, e Atene godrà della vendetta più
allegra, se non più meritata.




Le dure prove della lunga Guerra peloponnesiaca,
le ripetute devastazioni del territorio nazionale,
le perdite di uomini e di denari, i debiti
contratti, l’orgoglio e la baldanza, ispirati
dalla vittoria, non mancarono di produrre i loro
effetti naturali.




Già le prime durezze e i primi malcontenti
erano cominciati in sullo scorcio della guerra.
Nell’anno in cui il così detto trattato di Nicia
sembrava per un momento pacificare il confuso
mondo ellenico, nel 421, diciamo, l’antico blocco
delle forze peloponnesiache si incrinava; la fedeltà
di Corinto, la città maggiormente responsabile
della guerra testè chiusa, balenava, e subito
dopo Atene riusciva a trovare alleati nell’Elide
e in Arcadia. L’esercizio dell’impero era
tornato molesto. Ma non si trattava che di un
mite esordio. Appena la battaglia di Egospotamòs
ebbe rovesciata al suolo la potenza di Atene,
il generale spartano Lisandro si affrettava a percorrere
tutte le isole e le città litoranee dell’Egeo,
provocando ovunque quei tali rivolgimenti delle

antiche costituzioni, la cui sola possibilità Brasida
aveva, venti anni prima, smentita, sostituendo
alle preesistenti democrazie delle feroci
oligarchie, introducendo guarnigioni spartane[349],
imponendo un tributo doppio di quello ateniese[350],
negando agli alleati di ieri i frutti della
comune guerra, lunga e sanguinosa.




Il governo così detto de I Trenta in Atene
(404-403) è l’esempio più significativo dell’immane
tormenta, in cui Sparta travolse la vita di tutti i
Paesi dell’Egeo. Gli alleati di Atene s’erano una
volta, presso Sparta, lagnati della durezza della
loro città egemone. «Se un giorno», aveva malinconicamente
replicato un ambasciatore ateniese,
«il nostro impero venisse a passare in mani altrui,
il confronto metterà tosto in evidenza con
quanta moderazione noi ne usavamo»[351]. L’infausto
presagio non poteva attendere conferma
più solenne!




Le oligarchie imposte da Lisandro, che sconvolgono
tutti i naturali processi storici delle città
dominate, sfogano adesso la più crudele vendetta
contro gli antichi avversari. Si perpetrano arresti,
esecuzioni — illegali, magari rispetto alle
nuove norme di governo —, confische, esilî, per
vendetta e per ingordigia, sui cittadini e sugli
stranieri, da parte di pubblici ufficiali e da parte
di privati[352]. Si disarmano i liberi, si drizzano
liste di proscrizione, si violentano i fanciulli e le
donne.... È l’impero incontrastato della ferocia,

del sangue, della lussuria, che uno dei maggiori
colpevoli giustificherà con un argomento, che,
venti e più secoli di poi, ricorre sulla bocca inconsapevole
di un terrorista francese: «La nave
della rivoluzione non si conduce in porto se non
su flutti di sangue»[353]. I cittadini disperati preferiscono
la morte a tanta ignominia[354]. Perfino
Sparta ha un attimo di pudore; per un
istante inorridisce di se medesima, e, poco dopo
il 404, riprova la condotta del generale, ch’era
stato il classico interprete del suo novello imperialismo[355],
consentendo alle città alleate di ristabilire
gli antichi governi[356]. Ma non si trattava
che del ravvedimento di un’ora, e la politica
di Lisandro verrà poco di poi trionfalmente
ripresa da Agesilao[357].




Fin dove la misura poteva essere colma, essa
lo fu. «Gli Spartani», dirà Isocrate, «non hanno
lasciato a chi voglia in avvenire peccare, mezzo
alcuno di superarli.... Quale iniquità non perpetuarono?
Quale turpitudine o quale atrocità
non commisero? Largirono la propria fiducia ai
quotidiani violatori delle leggi; onorarono i traditori
non altrimenti che benefattori.... circondarono
di affetto più che paterno i sicari dei
propri concittadini.... Ci gravarono da tanta
moltitudine di mali, sì da impietrare l’animo di
noi tutti, sì da farci impassibili allo strazio degli
altri», «sì da non lasciarci più il tempo di
dolercene». «Niuno sfuggì ai loro colpi; niuno

potè tenersi tanto lontano dalla vita pubblica, da
sfuggire ai pericoli, in cui essi ci precipitarono....
In tre mesi hanno mandato a morte senza processo
un numero di cittadini maggiore di quelli
che Atene non citò in giudizio per tutto il tempo
della sua supremazia.... I corsari tengono la signoria
del mare; i mercenari, quella delle città.
I cittadini, in luogo di combattere per la patria
contro i nemici, si accaniscono fra loro entro la
cerchia delle proprie mura. Il numero delle città
fatte schiave si è moltiplicato, e il turbamento
quotidiano di tutti gli ordini civili ha fatto sì che
stiano meglio quelli che stanno peggio: gli esuli,
piuttosto che i rimasti in patria.... Talune delle
città sono state distrutte, altre sono divenute
preda di barbari.... Gli Spartani un tempo protestavano
altamente contro il nostro legittimo
impero su qualche città; oggi non curano la
turba degli schiavi ch’essi hanno fatti. Oggi non
basta pagare tributo e vedere le propine fortezze
in mano ai nemici; oggi le pubbliche calamità
non sono iattura sufficiente; oggi i nuovi sudditi
patiscono, sul loro corpo, trattamenti più duri di
quelli dei nostri schiavi mercenari.... E per colmo
di miseria costoro si vedono costretti a militare
con gli Spartani in difesa del proprio servaggio,
costretti a combattere contro chi vuol essere libero;
sì che, se saranno vinti, tosto dovranno perire;
se vincitori, precipiteranno in una schiavitù
peggiore della presente....»[358].









Isocrate non è il solo a parlarci così; nè queste
sue parole sono dettate dal suo naturale pacifismo.
I metodi spartani vengono concordemente
stigmatizzati da tutti gli storici, da tutti gli oratori
del tempo. La prova più palpabile delle colpe
di Sparta, nell’esercizio dell’impero in Grecia, è
data dalla fulminea rivoluzione di sentimenti che
quella condotta ebbe a provocare, sì che, appena
pochi mesi dopo, quelli stessi che l’avevano acclamata
liberatrice le si rivoltavano contro furiosi.
La rivoluzione degli spiriti precedeva la rivoluzione
dei fatti, e, nel 394, il crollo dell’impero
marittimo spartano, dopo dieci anni di strazio e
di dolore, preannunziava la fine prossima dell’antico
impero terrestre. In quei giorni l’impopolarità
e l’odio erano giunti a tale, che la sola notizia
della disfatta di Cnido bastava a rendere
inscongiurabile la fuga degli armosti spartani da
tutte le isole ch’essi avevano crudelmente tiranneggiate.
L’ateniese Conone e il persiano Farnabazo
s’erano visti accolti dovunque come liberatori,
e la nuova opera di restaurazione poteva
compiersi senza spargimento di sangue.




Ma se tale era stata la febbre della liberazione
in gente, che il giogo spartano aveva sperimentato
solo per pochi anni, quale non fu più tardi
l’entusiasmo del Peloponneso all’annuncio del
piegare di Sparta sotto l’urto delle vittorie tebane!
Anche sul Peloponneso la vittoria di Egospotamòs
e, più tardi ancora, la pace di Antalcida,

avevano fatto passare le raffiche della reazione.
L’Elide era stata invasa e messa a ferro
e a fuoco; Argo, Corinto, Fliunte, soggette a degli
armosti; gli alleati tutti, non che esclusi dai
vantaggi della guerra, citati senza testimoni e
senza difesa a comparire in un giudizio, che porrà
capo allo smembramento della grande Mantinea[359]:
esempio insigne dei criterî dell’alta politica
spartana, che mirava egualmente ad infrangere
le federazioni e a polverizzare in villaggi le
città maggiori. Senofonte narrerà che quell’esecuzione
era stata accolta con favore da buona
parte dei cittadini[360]. Ma qualche anno dopo,
alla notizia della sconfitta spartana di Leuttra, i
«soddisfatti» adottano unanimi la proposta di
restaurare la città e l’antica unione politica, e
una folla di esuli e di cittadini accorre da ogni
parte ad offrire l’aiuto materiale delle proprie
braccia. Gli Elèi spediscono trenta talenti.
Sparta pregherà invano che non le venga inflitta
l’onta di sì umiliante disprezzo; invano prometterà
il suo rapido consenso. I Mantinei rispondono
ch’è troppo tardi e che più non è il caso di
consentire a sì mite richiesta[361].




Ma che dire del visibilio di gioia, da cui il
Peloponneso fu percorso alla prima invasione di
Epaminonda e alla proposta della fondazione,
non diremo di Megalopoli, ma di Messene? L’ora
tragica della metropoli crudele, che aveva insolentito
contro sudditi e contro alleati, che ne

aveva disertato le città con le sedizioni, che le
aveva inondate di sangue, che — senza rispetto
per avversari o per amici — aveva saccheggiato
l’Asia, infestato le isole, spento le repubbliche
della Magna Grecia, seminato di tirannidi l’Ellade,
straziato persino il fedele Peloponneso, era
finalmente sonata. Quel grande giorno doveva essere
consacrato dalla risurrezione della terra che
più essa aveva insanguinata: la Messenia. Perciò
fu deliberata la fondazione della città di Messene.
L’opera venne fatta precedere da sacrifizi
solenni a tutti gli Dei, agli eroi e alle eroine della
infelice nazione, perchè discendessero in ispirito
a rioccupare l’antica loro sede. Il circuito fu segnato
e le prime pietre deposte al suono di liuti
e di canti. Eseguivano e diligevano il lavoro i migliori
operai ed i migliori architetti, invocati da
tutta la Grecia, e pareva che, non una città risorgesse,
ma che la Libertà ridiscesa in terra celebrasse
la sua apoteosi.




Ma già le raffiche dell’imperialismo spartano,
come di qualsiasi imperialismo, erano, fatalmente,
tornate a rimbalzare sulla nazione che
le aveva scatenate. «Gli Dei», esordisce malinconicamente
il non sospetto Senofonte, «gli
Dei non dimenticarono nè gli empi, nè gli scellerati,
e Sparta che aveva giurato libertà per
tutti, ma aveva tenuto in suo potere la cittadella
dei Tebani; Sparta, fin allora non mai umiliata
da alcun mortale, venne punita solo per mano di
coloro che essa aveva violentati»: i Tebani[362].









Ma noi sappiamo come Tebe non fosse che lo
strumento inconsapevole di un destino più alto e
più implacabile. Non essa ferì a morte la potenza
spartana, ma quell’imperialismo, che, con la ricchezza
di cui era stato apportatore, rovesciò le
basi dell’antica società lacedemone. Noi conosciamo
in modo positivo il lento processo di tanto
rivolgimento[363]. Gli antichi, in forma meno perspicua,
ma non per questo meno sicura, ebbero
egualmente l’impressione del fatto grave e incontestabile.
«Erra», scriverà Isocrate, «chi [all’episodio
della disfatta di Leuttra] attribuisce
la causa della decadenza degli Spartani. Non per
questa sciagura, ma per le colpe degli anni precedenti,
essi furono vinti e costretti a combattere
per la propria esistenza. Non si devono trasferire
le cagioni dei mali agli eventi che seguirono
dopo; non bisogna riportarli alle colpe originarie,
che determinarono le sciagure successive. Vera e
prima origine di ogni loro sciagura fu il dominio
del mare. Esso dette agli Spartani una potenza
non mai veduta»; onde «l’intemperanza
nell’usarne finì con far loro perdere anche l’impero
terrestre. Immemori dei patrii costumi e
delle antiche istituzioni, stimando lecito fare
tutto quello che loro fosse talentato, precipitarono
in gravi frangenti. Non intesero quale pericolosa
Sirena si fosse codesta sovranità da tutti
vagheggiata, nè come riesca difficile, a chi una
volta assapora la dolce ebbrezza del suo amore,
non finire con l’impazzarne del tutto!»[364].








L’imperialismo tebano.



Tebe è la terza fra le città elleniche, le quali,
dopo avere, al pari di Atene e di Sparta, per
lunghi anni tiranneggiato nell’àmbito della propria
contrada, pervennero per un istante a conseguire
un impero, che fu tra i maggiori della
Grecia. Pur troppo, le condizioni del suo dominio
riuscirono singolarmente oppressive, chè, se
Atene e Sparta avevano, per qualche tempo, governato
senza suscitare malcontenti, i rapporti
di Tebe con quelle che essa diceva sue proprie colonie,
ci si disegnano in un perenne incrociarsi di
odî e di violenze.




La costituzione dell’impero tebano non sembrava,
in astratto, peggiore di quella ateniese.
In sui primi del IV sec. a. C., la Beozia era distribuita
in undici distretti, di cui ciascuno mandava
al Comitato direttivo della lega, un beotarca
e al Consiglio federale, 60 bulenti; versava
imposte, forniva contributi militari pari
ad 1﻿⁄﻿11 dell’ammontare totale, ed eleggeva, con
lo stesso sistema, i giudici del tribunale federale,
incaricato di discutere le cause di una certa
importanza, riguardanti i cittadini di ognuna
delle città alleate[365].




Tale la costituzione della Beozia nella prima
metà del secolo IV a. C. e, salvo particolari insignificanti,
in tutto l’agitato periodo che vi precedette.

Ma, bisogna guardare un po’ più a fondo
per accorgersi che cosa in realtà si fosse questa
apparente eguaglianza di diritti e di doveri fra
Tebe e le altre città alleate. Ogni distretto non
rappresentava una sola cittadina beotica, ma poteva
comprenderne due o tre insieme; così come
Tebe, col più vasto territorio a lei direttamente
soggetto, formava ben quattro distretti. In seno,
dunque, a tutti gli organi della lega, talune cittadine
valevano per 1﻿⁄﻿2 o per 1﻿⁄﻿3, mentre Tebe
val sempre per quattro. Essa, quindi, dispone di
assai più beotarchi, buleuti, giudici, milizie che
non ciascuna delle sue consorelle, e ha tutti i
mezzi, legali e materiali, per esercitare su di esse
il suo potere quasi assoluto. Tebe manda al senato
della lega 240 buleuti; Orcomeno ne porta
60; Tisbe, 40; Aliarto solo 20; Tebe dispone
di 4400 soldati; Coronea di soli 370 all’incirca[366].
In conseguenza la celebrata parità di
poteri scomparisce, e, in seno alla lega, le città
beotiche si trovano di fronte a Tebe nelle identiche
condizioni in cui si trovarono, dinanzi alle
consorelle maggiori, le minori colonie inglesi dell’America
del nord dopo la prima costituzione
del 1781, e innanzi il felice compromesso del 1787.




Per giunta il governo centrale della lega, in
cui Tebe si è fatta la parte del leone, non è soltanto
un potere esclusivamente federale. Esso,
che ne ha la forza, ama talora invadere il campo
riservato degli affari interni delle singole città[367]

e, come Sparta, come Atene, rivolgerne violentemente
la costituzione[368]. Per giunta, la parola
decisiva negli affari più importanti tocca all’assemblea
federale beotica[369], alla quale i cittadini
dei lontani municipi della Beozia potevano assai
di rado partecipare, o, se anche vi partecipavano,
erano, come avveniva in Atene, sommersi dalla
popolazione urbana della capitale, entro le cui
mura l’assemblea aveva luogo. I Tebani non fecero
mai mistero di questa loro ambizione di dominare
la lega, di esserne gli egemoni, come
Atene lo era stata della sua federazione marittima,
come Sparta — fu il loro preferito paragone[370] — lo
era del Peloponneso; della loro volontà,
in una parola, di trasformare la lega beotica
in un impero tebano. Le cittadine beotiche,
salvo Tebe, sarebbero terre pericche[371], così come
lo è tutta un’ampia zona della Laconia spartana.
Per occhi tebani Platea ha il grave torto di non
lasciarsi guidare e dominare (ἡγεμονεύεσθαι) da
Tebe[372]. Ma la più clamorosa manifestazione del
pensiero politico tebano si ebbe nel duplice, storico
duello tra gli ambasciatori di Tebe e i plenipotenziari
di Sparta nelle trattative, che precedettero
la pace di Antalcida (387)[373], e in quelle
tenute a Sparta, che misero capo alla battaglia
di Leuttra (371). L’una e l’altra volta la tesi
spartana fu per l’autonomia di tutte le cittadine
beotiche. Ma i plenipotenziari tebani al convegno
di Sparta (il loro autorevolissimo capo fu questa

volta, senza meno, Epaminonda,) sfuggono alla risposta,
complicandola con la questione dell’assetto
della Grecia intera. — La pace, osserva Epaminonda,
non può farsi davvero senza porre ogni
cosa sur un piede di eguaglianza. Se la Beozia
deve essere libera, libera deve essere anche la Laconia;
se Platea deve diventare autonoma rispetto
a Tebe, lo stesso ha da seguire di Amicle nei confronti
di Sparla.... Sono i rappresentanti spartani
inclini ad addivenire a questa eguaglianza
di trattamento? — Il re Agesilao, che presiede
alla conferenza, torna ad invitare Epaminonda
perchè non divaghi e dichiari le precise intenzioni
della sua città: — È Tebe disposta a proclamare
libere le cittadine della Beozia? — Epaminonda
ancora una volta elude la risposta, ossia rifiuta il
suo consenso. Allora la conferenza è sciolta; Agesilao
annunzia che si andrà di nuovo incontro
alla guerra, l’unico espediente che potrà tagliare
ogni nodo irresolubile[374]. Ed Epaminonda e i
suoi colleghi accettano la sfida, e preferiscono la
guerra alla libertà della Beozia.




Ma con che diritto, in vista di quali necessità
superiori, poteva Tebe giustificare la sua
egemonia? Se Atene disponeva di un patto originario
concordemente giurato; se Atene poteva
evocare il duplice spettro della invasione persiana
e della tirannide spartana, Tebe ebbe assai
di rado qualche ragione legittima, che imponesse
l’idea e la necessità pratica della sua sempre vagheggiata

confederazione beotica. Innanzi i primi
lustri dolorosi del IV secolo, allorchè veramente
tutta la Grecia soffoca sotto il calcagno dell’imperialismo
spartano, Tebe non aveva potuto invocare
a fondamento legittimo del suo impero
che oscure, fantastiche, consuetudini regionali[375].
Il pericolo spartano fu presto eliminato dopo
Leuttra, ma vi si sostituì subito, per tutta la Grecia,
e per la Beozia, il nuovo pericolo tebano.
Come, quindi, rassegnarsi a servire e a pagare, in
danaro ed in sangue, per gettare le fondamenta
di un altro dominio?




Noi abbiamo in tal modo, sott’occhio, tutte le
ragioni per le quali la storia della così detta Lega
beotica è, come le altre, e più che le altre, gonfia
di malumori e di sedizioni. Platea, l’eroica vicina
di Atene, fu la sua più cordiale nemica, ed al suo
esempio tennero dietro Orcomeno, Tespia, Tanagra,
Oropo. La stessa nobile ribellione di Tebe
contro Sparta del 379-362, che, diretta da un
uomo di Stato e di cuore, come Epaminonda,
reca, nelle sue alterne vicende, pagine così gloriose,
non valse mai a farsele consenzienti. Allorquando,
più tardi, nel 335, Alessandro metterà
Tebe a ferro ed a fuoco, saranno, non già i
Macedoni, sibbene i Plateesi, i Tespiesi, gli Orcomenii
a segnalarsi in quell’orgia di odio contro
la metropoli disfatta[376].




Appunto per questo lo sforzo che Tebe dovette
durare per mantenere in piedi il suo impero, ossia

per prolungare la soggezione delle sue consorelle
ed alleate, fu assai più duro e costoso che
non quello di Sparta e di Atene. Tebe rase due
volte al suolo le mura di Platea, nel 427 e nel
373-372, e ne confiscò per sempre il territorio a
beneficio, non già della Confederazione, ma dello
Stato tebano[377]; smantellò prima (423 a. C.)
l’eroica Tespia; poscia, espugnatala, ne cacciò
via gli abitanti (373 o 371 a. C.)[378]; e poco più
tardi, ordinò uno scempio atroce delle mura e dei
cittadini della veneranda Orcomeno, a cui (narrava
la tradizione) un giorno la stessa Tebe
aveva pagato tributo (368 o 363 a. C.)[379]. «I
vostri sudditi», esclamava nel 373, rivolgendosi
agli Ateniesi, un oratore di Platea, «i vostri sudditi,
appena cessata la guerra, ricevono dai magistrati
libera autonomia; i Tebani costringono i
loro vicini a una servitù ch’è pari solo a quella
degli schiavi, nè mai desistono dal travagliarli e
dallo straziarli, finchè non li abbiano sospinti
verso quell’abisso di mali, ove già noi precipitammo.
Accusano Sparta di aver occultato la Cadmea
e di avere stanziato da per tutto guarnigioni....
Essi infatti non stanziano guarnigioni, essi abbattono
le mura delle città vinte o alleate; essi le radono
letteralmente al suolo, senza rimorsi...»[380].
Per questo appunto, ad ogni giorno, ad ogni ora,
in grazia dell’impero da conquistare o da riconquistare,
Tebe fu il malo genio di tutta la storia
ellenica: adesso alleata dei Persiani, che sembravano

più potenti; poi, di Sparta, che le promette
la riconquista dell’egemonia, chiedendo
in cambio guerra ed odio perenne contro Atene[381];
poi, ancora, di Atene contro Sparta; indi,
di nuovo, in guerra contro Atene e contro Sparta
per non aver voluto concedere libertà alle città
beotiche; infine, vittoriosa, eccola aspirare al
dominio di tutta la Grecia.




Se tale fu l’imperialismo tebano nei limiti
della Beozia, non meno duro esso si palesò nelle
estreme regioni dell’impero. L’avveduta e moderata
politica di Epaminonda parve ai suoi concittadini
un reato così grave, da sospingerli non
solo ad annullare i suoi atti politici, ma a negare
al suo autore la fiducia di una rielezione a beotarca.
Per contro, in ciascuna delle città achee,
essi inviarono delle guarnigioni e degli armosti,
la cui condotta fu tutt’altro che incensurabile, e
ne rovesciarono gli antichi governi, e ne esiliarono
i partigiani, gettando il Peloponneso nell’incendio
di una guerra civile[382], e tornarono ad
ostacolare coi mezzi più violenti l’indipendenza
politica di quelle città[383].




«La ribellione [dei Peloponnesiaci all’impero
spartano]», giudicava Isocrate, «non portò alcuno
dei benefizi che si attendevano. Sospirando
la libertà, precipitarono nella servitù; perduti i
loro migliori uomini, caddero sotto il governo di
pessimi cittadini; cercando l’indipendenza, soffersero
numerose e terribili illegalità..., e le lotte

intestine, che prima non conoscevano se non per
udita dire, sono oggi lo spettacolo quotidiano
delle loro città.... Nessuna può vantarsi immune
di mali; nessuna sicura da prossimi pericoli, da
parte dei suoi vicini. Cosicchè le terre giacciono
devastate; le città smantellate; deserte le case;
abrogate le leggi; rovesciati gli ordinamenti politici....
E tanto i cittadini diffidano di sè a vicenda,
tanto sono esulcerati da odî reciproci, da
temere i compatrioti più dei nemici. Non la concordia
di un tempo; non l’antico frequente scambio
di commerci. Gli uomini aborrono da ogni
rapporto civile a tal segno, che i ricchi preferiscono
gettare in mare il loro danaro piuttosto
che farne parte ai poveri, e questi strapparlo ai
ricchi piuttosto che procurarselo lecitamente....
Obliati i sacrifici consueti del culto, i suoi abitatori
si sgozzano selvaggiamente sugli stessi altari,
sì che i fuorusciti di una sola città superano
oramai di gran lunga quelli di ieri, accorrenti
da tutto il Peloponneso....»[384].




Ma, come per Atene e per Sparta, così per
Tebe, il sangue e le lagrime, spremute da ogni
terra, tornavano a ricadere sulla testa dei desolatori.
È ancora il pio Isocrate, il flagellatore
d’ogni imperialismo greco, ad avvertircene: «[I
Tebani], per avere male usato della buona fortuna,
non sono più che un popolo vinto ed infelice....
Avevano appena battuto i nemici, che, dimentichi
d’ogni cosa, si accinsero ad agitare le

città del Peloponneso, a tentar di asservire la
Tessaglia; minacciarono i Megaresi, loro vicini,
spogliarono Atene di una parte del suo territorio,
saccheggiarono l’Eubea, spedirono una flotta a
Bisanzio, quasi volessero impadronirsi della terra
e del mare. Da ultimo mossero guerra ai Focesi,
accingendosi ad occuparne le città e il territorio
e a violare i tesori di Delfo.... E rischiavano intanto
di perdere le proprie terre, e, scorrendo pel
Paese nemico, recavano altrui un danno minore
di quello che ora, tornati in patria, subiscono.
Avevano in Focide ucciso dei soldati mercenari,
ai quali metteva più conto morire che vivere, ed
essi, tornati in patria, si sono visti privi dei cittadini
migliori e più capaci di abnegazione e di
sacrifizio»[385]. Gli Dei non tarderanno a punire
tanto orgoglio e tanta violenza. La catastrofe di
Tebe, seguìta nel 335; la sua distruzione — sorte
orribile, che non era toccata nè ad Atene nè a
Sparta — fu (avvertirono gli antichi) un solenne
castigo ed un ammonimento divino. «I Tebani
avevano violato i patti giurati coi Plateesi e
schiantato dalle fondamenta la città», «sul cui
terreno sacro i Greci, combattendo contro i Persiani,
avevano salvato da servitù la Grecia».
«Essi avevano, contro la consuetudine, trucidato
quegli Elleni che erano passati agli Spartani;
essi avevano perduto col loro voto gli Ateniesi,
sostenendo nel Congresso dei confederati peloponnesiaci,
l’asservimento della grande città».

Perciò la distruzione di Tebe, di questa metropoli
che tanto aveva brillato per potenza e per gloria,
ma tanto aveva peccato contro la verità e contro
la giustizia, non fu senza ragione: «fu l’effetto
meritato della vendetta degli Dei»[386].



L’Imperialismo in Sicilia
e nella Magna Grecia.



Poco diverse furono, sotto questo rispetto, le
sorti dell’Occidente ellenico. Anche l’Occidente
greco ebbe la sua Atene, e questa fu Siracusa.
L’impero siracusano sulle città della Sicilia, e,
in parte, sulle città elleniche dell’Italia meridionale,
può dirsi si sia svolto in tre grandi periodi:
dall’instaurazione della democrazia, dopo
la cacciata dei Dinomenidi, alla fine del primo
Dionigi (460-367); dalla ricostruzione operatane
da Timoleonte alla morte di questo (345-337?)[387];
dagli esordi alla fine della tirannide di Agatocle
(312-289). Al colmo del suo splendore, ossia
sotto il grande Dionigi, quell’impero teneva in
Sicilia due grandi strisce di territorio sulle coste
settentrionale e meridionale; sull’orientale,
un più vasto paese, che può essere schematicamente
raffigurato nella forma di un triangolo,
col vertice appuntato sulla lontana Enna; infine,
nell’Italia del Mezzogiorno, dominava saldamente
il Paese a sud del 39° di latitudine, salvo l’interno,
ma non esclusa la campagna Reggiana. Quell’impero,

non minore di quello tebano o ateniese, si
stendeva per circa 25.000 km2, contava una popolazione
di circa un milione di abitanti, e abbracciava
le più famose città greche della Sicilia — Messina,
Nasso, Taormina, Catania, Leontini,
Siracusa, Camarina, Gela, Agrigento, Terma, Solunte,
la nuova Tindaride — e, nell’Italia meridionale,
Reggio e Locri[388].




L’organizzazione non ne era uniforme. Il territorio
all’intorno di Siracusa si trovava nelle
identiche condizioni della Messenia rispetto a
Sparta, con una popolazione — i Calliciri — al
servizio diretto dell’aristocrazia della metropoli.
Le città dell’antico regno siculo di Ducezio, che
abbracciava il Paese intorno a Caltagirone, stendendosi
poscia fino ai Catania e all’Etna, erano,
nell’età di Tucidide, territorî soggetti e tributari
(ὑπήκοοι), obbligati, cioè a fornire stabili proventi,
nonchè a subire guarnigioni straniere, e
tali rimasero fino all’ultimo, ripagando la dominatrice
dell’odio più cordiale[389]. Il resto del
Paese era popolato di colonie militari e di città
alleate. Le prime erano state tratte, non solo dagli
abitanti di Siracusa, ma anche dalle popolazioni
di altre città, elleniche, indigene o, magari,
da contingenti di mercenari, e la loro origine
stava a testimoniare una vicenda lacrimosa di
spodestamenti, di esilî, di deportazioni, di confische.
Del resto le città alleate non partecipavano
al governo della madre patria; ne dipendevano,

anzi, nei rispetti della politica estera, sottostavano
all’obbligo di fornire aiuti in operazioni
militari, che il più delle volte esse non avevano
sollecitate, di subire guarnigioni e ufficiali siracusani,
di non battere moneta, talora, di consegnare
ostaggi in garanzia della promessa fedeltà
e di vedere la propria giurisdizione, o fors’anco
gli altri più notevoli diritti cittadini, alla mercè
di magistrati siracusani[390].




Men dura riesciva la sorte delle città alleate.
Era loro riserbato il diritto di coniare moneta di
bronzo; ma, anche fra esse, imperava l’obbligo
di fornire contingenti militari; anche fra esse,
come nella Grecia vera e propria, c’erano città
alleate autonome e città alleate soggette[391], e
l’analogia con gl’imperi della madre patria induce
a supporvi alleati immuni da tributo e alleati
tributari.




Indubbiamente l’impero siracusano in Sicilia
rispondeva ad una grande missione storica. Se la
prima Lega marittima ateniese aveva salvata la
Grecia dalla oppressione persiana, Siracusa salvò
per oltre due secoli la Sicilia dalla onnipresente
minaccia punica e riescì a formare quivi, contro
Cartaginesi e contro Siciliani, un vasto impero
ellenico. Eppure la fama e la leggenda,
entro le quali l’opera e la memoria dei grandi
principi siracusani — del grande Dionigi, sopra
tutto — ci pervennero avviluppate, rivelano il
malvolere, con cui le città greche, convitate al

grande festino politico, tollerarono quella dura
«alleanza» imperialistica. La memoria dei tiranni
siracusani è, in quella tradizione, tanto maledetta
quanto, presso gli alleati di Atene, di
Tebe, di Sparta, il nome della città che volta a
volta li tenne legati al suo carro trionfale. Neanche
in Occidente la mèta luminosa bastò a far
perdonare i mezzi con cui quello scopo era stato
raggiunto. E le costituzioni cittadine violate, le
piccole città assoggettate, colonizzate, sterminate,
le popolazioni deportate gridano ancora
vendetta contro quelli che osarono sì ferocemente
accanirsi sopra di esse.



Imperialismi minori.



Ma i quattro imperi di Atene, Sparta, Tebe,
Siracusa, nelle cui spire si dibatte quasi tutta la
storia del mondo ellenico, non ne formano che la
trama più esterna e visibile. Noi imaginiamo le
antiche cittadine greche come animate dal più indomito
spirito d’indipendenza, dal più incoercibile
particolarismo. Ed è vero: la terribile prova
delle esperienze durate faceva di ogni borgo della
Grecia un puledro selvaggio ribelle ad ogni freno.
Ma per isfuggire alla servitù ciascuno tendeva
febbrilmente a crearsi a sua volta la potenza di
un impero. Era la terribile «legge naturale»,
che Alcibiade aveva illustrata ai suoi concittadini[392].
Per tal modo, in Grecia, non ci fu città

che non aspirasse e non riescisse a dominarne
delle altre, sì che le grandi Confederazioni elleniche
risultavano di Federazioni minori, e queste,
a loro volta, di Leghe minime; condizione, talora,
legalmente sancita negli statuti e nelle rispettive
consuetudini. Per fermarci agli esempi più salienti[393],
in seno alla Confederazione ateniese,
Mitilene dominava, non solo le città limitrofe,
ma l’intera Lesbo[394]; Olinto signoreggiava trentaquattro
città calcidiche[395]; in quella beotica,
Platea, Scolo, Eritre, Scafe, dipendevano direttamente
da Tebe[396]; Aspledone, Olmone, Ietto
da Orcomeno; Sifa, Leuttra, Eutreso, da Tespia[397];
un tempo Tanagra vi aveva dominato
Eleon, Harma, Micalesso, Fara, Aulide, Hiria[398];
la stessa Platea numerava i suoi sudditi
o le sue alleate[399]; nella Lega peloponnesiaca,
Mantinea aveva fin dalle origini dominato
i municipi limitrofi, e, allorchè si rese autonoma,
divenne la città egemone della Lega arcadica, il
cui governo fu costretta ad alternare con l’avversa
Tegea[400]. Elide dominava un gruppo di
minuscole cittadine della Trifilia; Argo, sotto
vari nomi e condizioni — nè tutte liete[401] — i
centri dell’Argolide e talora quelli delle altre
regioni limitrofe[402]. Fin la Lega achea, l’unico
governo federale ellenico, che la tradizione riconosca
veramente tale di nome e di fatto; quella
Lega achea, solennemente celebrata da antichi e da
moderni per il sincero spirito di libertà, di eguaglianza,

di democrazia, di rispetto delle autonomie
nazionali[403], fu lo Stato imperialista di tutta
una buona parte del Peloponneso, che non aveva
voluto accedervi spontaneamente. Anche qui, tal
quale negl’imperi ateniese, spartano e tebano, la
violenza non mancò di essere il saldo cemento
della compagine federale. Mantinea, non mai soddisfatta,
nè mai interamente soggiogata, più
volte umiliata e più volte felicemente ribelle, vide
da ultimo i suoi cittadini, in parte trucidati, in
parte ridotti in schiavitù, subire l’infamia del
mercato o della deportazione[404]. La Messenia e
la Laconia, l’una e l’altra suddite coatte e perennemente
irrequiete, mossero alla Lega una guerra
incessante, con le defezioni, con le armi, coi maneggi
pericolosi presso i nuovi dominatori, che
apparivano all’orizzonte: i Romani; nè mai si
chetarono se non quando l’una riescì a liberarsi;
l’altra, a provocare la ruina della Lega e, con essa,
della indipendenza della Grecia tutta[405].




I metodi imperialistici di Sparta, di Atene, di
Tebe passarono in seno alle federazioni greche
dei secoli III-II a. C. Interi territorî e grandi e
gloriose città facevano parte di queste Leghe, ma
quali sudditi incalcolati di un lontano governo,
cui essi dovevano un contributo annuo, senza però
riescire ad esercitare alcuna influenza sopra di
esso[406]. I vari Stati della Lega subivano singolari
restrizioni circa la libertà di commercio e il

diritto di proprietà[407], nè le rade e brevi assemblee
federali erano più che una lustra. Tutti i poteri
restavano in mano a governo centrale, sino a
cui difficilmente le voci e gl’interessi dei più riuscivano
a farsi strada[408]. Peggio ancora, le ingerenze
di questo governo, in seno ai singoli Staterelli,
erano più fastidiose, talora, più crudeli di
quelle che noi apprendemmo a conoscere nelle Federazioni
ateniese o spartana. Il governo della
Lega favoriva in ciascuna città tutti quei colpi di
mano, che valevano a sostituirvi il potere dei suoi
fautori a quello dei suoi avversari o dei tepidi e
rassegnati amici. Ogni insurrezione fallita portava
seco la consegna al governo federale degli
autori della rivolta, l’introduzione di una guarnigione[409],
il disarmo della città, la trasformazione
delle sue istituzioni[410], il suo avvilimento politico[411],
l’esilio di intere classi di cittadini, la
spartizione del suolo a favore di nuovi cleruchi[412],
finalmente, l’esaltazione ai pieni diritti
politici di quei ceti della popolazione che fin ora
ne erano rimasti esclusi[413].




Altrettanto è a dire delle minori Leghe tessalica,
epirotica, focese, calcidica e, più ancora, dell’etolica[414],
le quali, dai pochi accenni che le
fanno conoscere, si appalesano altrettante tirannie
mascherate all’interno, altrettante coalizioni
imperialistiche all’estero, sfruttatrici a un tempo
dei nemici e degli alleati. Ma tutto quello che i

ricorrenti fraterni regimi federali non avevano
osato, lo faranno sperimentare in una volta sola
prima l’imperialismo macedone, poscia l’imperialismo
romano, il quale ultimo, per la sua importanza
e per la sua durata, non può non esorbitare
dai limiti del presente capitolo.



L’imperialismo macedone.



L’imperialismo macedone! Ma come determinarne
la portata? Come definire l’indefinibile?
Come fissare il mobilis in mobile? L’imperialismo
macedone fu dapprima, a motivo del turbamento
e del disordine che, fin circa settant’anni
dopo la morte di Alessandro Magno, regnò
intorno alla successione della Macedonia,
poscia, a motivo della caotica incertezza di relazioni
fra gli eredi fortunati e la Grecia, un male
imprevedibile ed inscongiurabile, un flagello vario,
proteiforme, minaccioso e fugace, gravido di
ruine e di illusioni; un bottino, un rovescio d’ordini
e di cose, in mezzo al quale, sulle membra
semirrigidite di un popolo in agonia, si accanirono
con lena affannata i vittoriosi dell’ieri e
quelli di oggi o di domani.




Ma se tale è l’impressione e l’imagine che la
conquista macedone destano al pensiero, la condizione
delle fonti, cui dobbiamo attingere, per segnarne
le particolari vicende, è così infelice,

l’oscuro groviglio degli avvenimenti, nella secolare
contesa dei Diadochi e degli Epigoni si fa
ora così fitto, da ritoglierci fin la speranza di una
disamina chiara e completa.




L’imperialismo macedone si esercitò su quattro
soltanto dei gruppi di nazioni elleniche da noi
conosciuti: le città greche dell’Asia Minore, della
Tracia, del Ponto, sulla Grecia peninsulare propriamente
detta. Ma se la sorte delle prime fu
relativamente lieve, in quanto esse scambiarono
con l’indipendenza e con un governo più civile il
meno civile impero persiano, ben diversa appare
la sorte della Grecia propria, la cui esistenza
venne inserita nell’ingranaggio della monarchia
macedone, e colpita da una delle bufere più rovinose
della storia antica.




La carta costituzionale, il patto fondamentale,
su cui il dominio macedone riposava, appariva
quanto di più mite e di più soddisfacente si
potesse immaginare. La dieta di Corinto del 338,
nella quale il conquistatore della Grecia — Filippo
II — annunziò ai nuovi sudditi le future
condizioni della comune esistenza, istituiva un
Consiglio federale ellenico, per l’amministrazione
degli affari della Grecia; affidava al nuovo monarca
il comando militare di tutte le forze confederali;
ma non imponeva tributi fissi e dichiarava
che scopo principale del nuovo regime era
quello di stabilire in Grecia una pace universale,
di garantire a tutti gli Stati il loro territorio, la

loro costituzione, e ai cittadini, i pieni diritti di
proprietà e di commercio[415].




Ma così miti e benevoli consigli avevano già
subìto un’anticipata violazione. La Grecia, a cui
Filippo prometteva pace e libertà e sicurezza,
non era tutta la Grecia: già, innanzi al 338, una
buona parte di essa aveva perduto crudelmente la
propria indipendenza, e la Macedonia l’aveva conquistata
o con l’astuzia o con le armi, e ne aveva
fatto scempio inaudito. Questa sorte era toccata,
per un verso, all’Epiro; per un altro, alla Calcidica,
alla Tracia, alla Tessaglia[416]. Un notevole
articolo della costituzione federale vietava il rimpatrio
degli esuli, di questi inevitabili fautori di
disordine in seno ad ogni città vinta e umiliata[417];
ma, subito dopo la vittoria di Cheronea,
Filippo aveva imposto a Tebe di riaprire
loro le porte. Con essi la guerra civile era entrata
come in casa propria, nell’antica, gloriosa
città. Allora Filippo aveva sciolto la Federazione
beotica, istituito un nuovo Consiglio, iniziata
una persecuzione contro i fautori della politica
antimacedone e introdotto una guarnigione nella
Cadmea. In maniera analoga, dopo la dieta di
Corinto, la Grecia libera continuò a subire delle
guarnigioni macedoni in Eubea, a Corinto[418],
ad Ambracia[419], ed altrove[420].




Il successore di Filippo, Alessandro — il futuro
Alessandro Magno — continuò la politica
del padre. Nel 336 egli tornava a rinnovare con

la Grecia la Lega giurata, due anni prima, a Corinto.
Ma tale rinnovazione non era questa volta
spontanea. Alessandro ebbe bisogno di imporla
con l’invasione a mano armata della Grecia. Non
molto dopo, sebbene non investito da alcun potere
federale, egli distruggeva ferocemente Tebe
ribelle. Indi passava ad ingerirsi negli affari interni
di Atene, chiedendo la consegna degli oratori
antimacedoni e provocandone l’esilio[421]:
misure tutte la cui iniziativa sarebbe spettata soltanto
al synedrio della lega. Più tardi ancora, al
colmo dei suoi trionfi, stanziate nuove guarnigioni
a Rodi ed a Chio[422], tornava a gravare sulle
città greche, imponendo loro, e per sè, onori divini
e — quello che al tempo stesso riesciva in
contraddizione coi patti federali, nonchè a motivo
delle implicite conseguenze, politiche ed economiche,
terribilmente pauroso — l’universale e sempre
scongiurato ritorno degli esuli in patria[423].
Le città che vi si fossero rifiutate sarebbero state
ricondotte con la forza all’obbedienza[424].




Gli Staterelli greci dovevano restar liberi di
darsi o serbare la costituzione che meglio loro
fosse talentata. Ma Alessandro, più volte, vi aveva
ricondotto gli espulsi tiranni o avea rovesciato
con la violenza gli antichi ordinamenti[425]. Gli
Achei e gli Arcadi avevano subìto limitazioni alla
indipendenza delle loro rispettive assemblee federali[426];
gli Ateniesi, alla loro navigazione[427].




Ma la Grecia, di cui tale era la sorte, costituiva

una parte ancora più piccola della Grecia
vera e propria, che non fosse stato ai tempi di
Filippo II. Le contrade, non facenti parte della
Lega, figuravano, rispetto alla Macedonia, o come
suddite o come nemiche, su cui nulla era vietato
tentare[428]. La Tessaglia e anche l’Epiro — l’abbiamo
veduto — giacevano da tempo sotto il
piede del principe macedone; l’Etolia e Sparta
erano terre destinate ad una conquista, vicina o
lontana, e, se la prima, nel 330, avea rischiato
di subire l’amara punizione della inaudita pretesa
dell’indipendenza[429], la seconda era dovuta
entrare nella sedicente Lega e fornire, quale
ostaggio di fedeltà, ben 50 cittadini[430].




Alquanto più dura si fece la condizione della
Grecia alla morte di Alessandro Magno. La così
detta Guerra Lamiaca, una delle tante di riscossa
degli Elleni dal giogo macedone, vi apportò invece
la schiavitù. Atene, la gloriosa Atene, che
Alessandro aveva sempre curato di trattare con
ogni benevolenza, fu dal governatore della Macedonia,
Antipatro, costretta a subire una guarnigione,
a trasformare da democratica in oligarchica
la propria costituzione, sì che più di una
metà dei suoi cittadini venne privata dei diritti
politici, a perdere i suoi possedimenti esteri, infine,
a consegnare al vincitore i capi dell’agitazione
antimacedone. Nello stesso tempo il Peloponneso
subiva un’identica trasformazione dei
propri ordinamenti, una eguale tormenta di

persecuzioni e di esilî e la sorveglianza di un epimeleta
straniero[431].




Era la cessazione pura e semplice di tutte le
guarentige della Dieta di Corinto. Ma da questo
momento, in cui la tempesta si scatena, e si apre
l’êra delle gigantesche guerre dei Diadochi e degli
Epigoni, la Grecia, che fin adesso aveva subìto
il dominio, sia pure incostituzionale, della
Macedonia, diviene senz’altro una terra di conquista,
sulla quale, per almeno settant’anni, si
rovesceranno l’ira e la furia di tutti i generali di
Alessandro Magno; diviene un Paese calcato e ricalcato
le mille volte dal tallone di eserciti stranieri,
i quali propugneranno ora l’oligarchia ora
la democrazia, ora annunzieranno la liberazione,
ora ne perpetreranno la conquista, procedendo,
consapevoli ed inconsapevoli, verso il più tormentoso
asservimento della contrada, la cui miseria
non avrà altro termine di raffronto se non
nelle province romane al tempo delle due ultime
guerre civili o nell’Italia moderna durante le invasioni
francesi, spagnole ed austriache.




Lo stato politico del Paese, in questo periodo,
ci viene eloquentemente significato dalle sue condizioni,
dopo la pace, conclusa nel 311 fra la
prima serie di contendenti per la pingue eredità
di Alessandro, e che con amara ironia veniva a
proclamare la «liberazione» della Grecia. La
Tessaglia è dominio macedone, e dominio macedone
sono anche l’Acarnania, Tebe, ricostituita

da Cassandro quale posto avanzato contro le limitrofe
città della Beozia, la Locride Opunzia, la
Focide, l’Arcadia. Guarnigioni macedoni tengono
Argo e l’Acaia. L’Elide giace spezzata, parte
sotto Cassandro, parte sotto il suo rivale al
trono di Macedonia, Polisperconte; Corinto e Sicione
spettano a un altro dei generali di Alessandro,
Tolomeo I d’Egitto; Megara e la Messenia
appartengono a Cassandro; Atene subisce
una guarnigione e un governatore macedone.
Solo Sparta, precipitata in sull’estremo scalino
dell’avvilimento, a null’altro ridotta che ad un
inesauribile mercato di avventurieri, e l’Etolia,
protetta dalle sue montagne, serbano l’antica,
miseranda, e pur invidiata, indipendenza[432].




Ventitrè anni dopo, la Macedonia poteva vantare
un dominio stabile, sotto il figliuolo del più
singolare eroe degli Epigoni, Antigono Gonata,
l’erede di Demetrio Poliorcete. Ma, nell’anno
della morte di Pirro (272), che per un istante ne
aveva messo in forse il trono e la vita, la Grecia
tornava ad offrire l’antico spettacolo di miseria
e di dolore. La Tessaglia, ad onta dei replicati
tentativi di riscossa, piegava il capo ai cenni
della Macedonia; la Beozia era stata affrancata,
ma non già l’Eubea, l’Attica e Salamina, tutte
e tre occupate da guarnigioni macedoni[433].
Guarnigioni macedoni tengono Corinto e, forse
anche, Trezene e Mantinea, e parecchie delle
città dell’Acaia. Ma se i possedimenti diretti

della Macedonia apparivano in tal guisa ridotti,
quelli indiretti si erano a dismisura accresciuti.
L’intero Peloponneso si dibatteva nella rete indistricabile
d’una trama di tirannidi, i cui fili
erano retti, come da arbitro supremo, dal re di
Macedonia[434]. Tiranni dominavano l’Elide,
Argo, Sicione, Megalopoli; tiranni, le città marittime
dell’Ellade[435], e tutta la contrada era
sorvegliata da uno stratego macedone[436].




I patti dell’antica Dieta di Corinto erano
ormai un dileguato, oltraggioso ricordo. Ma di
peggio — se di peggio poteva discorrersi — si
ebbe in seguito all’infelice tentativo ateniese
della guerra, che dal nome di colui, che la ispirò
con la sua eloquenza e col suo patriottismo, fu
detta di Cremonide (266-63 a. C.). Allora nuove
guarnigioni occuparono i porti e l’interno della
città; un generale italiota fu posto a capo del governo
di Atene; gli arconti stessi, sottoposti alla
investitura regia, le lunghe mura, come un tempo
aveva appena osato lo spartano Lisandro, rase al
suolo[437].




Nè la politica macedone subisce modificazioni
all’avvento dei nuovi successori di Alessandro,
Demetrio II e Antigono Dosone. La Grecia rimane
un Paese di conquista; la Macedonia ogni
giorno vi abbandona, o vi ripiglia, nuovi Staterelli
e nuove città: nulla è costante e sicuro, se
ne togli l’insicurezza d’ogni cosa.




Nel 223, Antigono Dosone volle rifare l’antica

Confederazione di Corinto, creando una nuova
Lega che, secondo s’esprime il grande storico della
Grecia ellenistica, il convinto apologista dell’imperialismo
macedone — J. G. Droysen —, doveva
riescire a qualcosa di nuovo: a un libero Stato
federale paragonabile alla Germania innanzi
il 1870, e di cui la Macedonia non sarebbe stata
più il governo dominatore, ma l’umile componente,
con diritti pari a quelli dei restanti territorî
ellenici[438].




Ma la Lega, che Antigono, negli ultimi giorni
di sua vita, riesciva a costituire, era l’epilogo di
tutta una decennale serie di violazioni dell’indipendenza
ellenica, tanti quanti erano stati gli
anni del suo governo. Ed essa non celava che
un’ipocrisia: la Tessaglia, che avrebbe dovuto
esserne uno degli Stati autonomi, era governata
direttamente dal re di Macedonia; Sparta, da un
epistate macedone; l’Argolide e una parte dell’Acaia
stavano alla diretta dipendenza della Macedonia[439].
E così via di seguito.




L’antico corso degli eventi non muta per mutare
di principi. Il nuovo sovrano di Macedonia,
Filippo V, appena salito al trono, assale Ambracia,
muove guerra agli Etoli[440], invade Elide e
Trifilia[441], v’impone un epimeleta, lascia una
guarnigione a Lepreon, e termina la sua personale
storia di manomissione delle libertà greche,
invadendo il territorio spartano[442], sì che, all’istante
dell’ultrice vittoria romana, i diritti

della Macedonia sulla Grecia pretendevano esercitarsi
su Corinto, la Focide, la Locride, l’Eubea,
l’Acaia, la Tessaglia, la Magnesia, la Ftiotide, la
Dolopia, la Perrebia...: tutte le terre che il vincitore,
Tito Quinzio Flaminino, proclamerà finalmente
libere nei solenni giochi istmici del 196
a. C.[443].



La reazione greca.



Quale fu il sentimento greco, di contro all’imperialismo
macedone? Le fonti storiche dei secoli
IV-II a. C., pur attraverso la loro scarsezza
e la loro oscurità, ci permettono di rispondere a
questa domanda.




Il giudice inesorabile dell’imperialismo macedone
non è più Isocrate; è questa volta l’ultimo
dei grandi spiriti ateniesi dell’età classica: Demostene,
l’infelice difensore delle libertà elleniche
moriture.




«Tutto ciò», egli gridava in faccia ai suoi degeneri
concittadini, «tutto ciò che fu commesso
dagli Spartani in sei lustri del loro impero panellenico,
e lo fu dai nostri antenati per settanta
anni, è un’ombra rispetto a quello che Filippo ha
perpetrato a danno dei Greci in meno di tredici
anni.... Taccio dell’enorme scempio di Olinto, di
Metone, di Apollonia e delle altre trentadue città
della Tracia, da lui distrutte in modo tale, che, a
chiunque volesse ivi recarsi, non darebbero più

l’immagine di un Paese un tempo abitato; taccio
dello sterminio della popolosa Focide; ma qual’è
mai la condizione della Tessaglia? Non sono
state anche quivi distrutte città e rovesciate nazioni?
E non ha ivi Filippo istituito delle tetrarchie,
che significhino non solo la sudditanza
della regione, ma altresì la servitù dei cittadini?
Non obbedisce l’Eubea a nuovi tiranni?... Non
dichiara egli apertamente per iscritto: — Io non
conosco pace se non per quanti si rassegnano ad
ubbidirmi? — Nè si limita a dichiararlo.... Ma
invade l’Ellesponto, e prima assalì Ambracia;
occupa la grande Elide e prima insidiò Megara.
Nè il mondo greco, nè quello barbarico saziarono
l’ingorda ambizione di tal uomo»[444].




Ma in quale stato Filippo II, il conquistatore
della Grecia, usasse ridurre le contrade, su cui
trascorrevano le sue falangi vittoriose, Demostene
ci aveva detto altra volta: «Ivi — in Focide — a
noi viaggianti alla volta di Delfo»,
s’aperse «uno spettacolo crudele e miserando»:
«edifici distrutti, mura abbattute, un intero
paese deserto di giovani, popolato di rare donne,
di fanciulli e di vecchi in atteggiamenti da muovere
pietà; una rovina che lingua umana non è
capace di descrivere....»[445]. Un altro ignoto
oratore, che non a caso la tradizione confuse con
Demostene, dirige una requisitoria, forse meno
vivace, certo più precisa, contro il figliuolo di
Filippo e le sue sistematiche violazioni dei patti,

ch’egli era tornato a giurare solennemente in cospetto
dei Greci, a Corinto:




«Se vi si domandasse, o Ateniesi, quale è la
cosa che più vi sdegnerebbe, voi rispondereste che
sarebbe questa: di costringervi con la violenza
alla restaurazione dei discendenti di Pisistrato,
caso mai oggi ancora ne esistessero. Voi prendereste
senza indugio le armi, vi esporreste a qualsiasi
sbaraglio, piuttosto di riammetterli in città;
o se voi consentiste a far ciò, sareste destinati a
servire più che non schiavi acquistati per denaro,
giacchè nessuno uccide volentieri il suo schiavo,
mentre i tiranni fanno perire dei cittadini senza
giudizio e ne oltraggiano le donne e i fanciulli.
Ma Alessandro, che, a dispetto dei giuramenti
e del trattato comune, ha restaurato i tiranni — i
figliuoli di Filiade — a Messene, si è preoccupato
della giustizia, o non piuttosto ha seguito
soltanto il suo istinto dispotico senza rispetto
per voi e per i patti comuni?[446]. Se ci sta
dunque a cuore l’osservanza dei giuramenti e
quella giustizia, che nei trattati invochiamo, è
nostro dovere prendere le armi e, insieme con le
nazioni che ci vorranno seguire, volgerci contro
i quotidiani trasgressori della propria parola....»[447].




«Il trattato stabiliva che coloro i quali distruggeranno
la forma di governo, che si trovava
costituita in ciascuna città, all’atto della pace,
saranno considerati come nemici di tutti i confederati.

Ebbene, gli Achei vivevano in regime di
democrazia, e il re di Macedonia distrusse in Pellene
il governo democratico, ne scacciò moltissimi
cittadini, distribuì i loro beni a degli schiavi e
dette la città in mano a un tiranno: un pugilista,
un tal Cherone.... Non si deve, secondo il trattato
di pace, considerare come nemico chi agisce
in tal modo?...»[448].




«Il trattato ordina a quelli che provvedono
agli interessi e alla difesa comune di non far sì
che nelle nazioni confederate i cittadini siano
messi a morte o esiliati contrariamente alle leggi
della città; ordina che i loro beni non siano confiscati;
le terra divise; i debiti aboliti; gli schiavi
affrancati; che, insomma, non abbiano luogo innovazioni
perniciose. Ebbene, coloro stessi che
dovrebbero impedire queste violenze, ne favoriscono
gli autori....»[449].




«È detto nel trattato che gli esuli non potranno,
movendo da alcuna città confederata,
portare le armi contro qualsiasi altra; e che, se
ciò avverrà, la città, donde mossero all’attacco,
sia esclusa dall’alleanza. Or bene, il re di Macedonia
non cessa di far portare le sue armi dovunque;
bande armate di Macedoni scorazzano
da per tutto, e oggi più di prima, dopochè di loro
propria autorità, hanno ristabilito i tiranni in
parecchie città.... Se dunque occorre osservare le
convenzioni comuni, consideriamo come escluse
dal trattato le città che questo osarono, ossia

escludiamo dal trattato le città macedoniche» e
«deliberiamo in che modo siano da trattare quegli
uomini che ostentano un’insolenza dispotica,
che vediamo intrigare perpetuamente, e sempre
farsi giuoco della pace comune....»[450].




«Un’altra clausola prescrive che il commercio
sia libero per i confederati, sì che niuno possa
ostacolarlo od osar di catturarne le navi. Or
bene, nessuno ignora, che i Macedoni han fatto
proprio questo, e con la violenza hanno catturato
e trasportato a Tenedo tutte le navi partite dal
Ponto..., e che non le rilasciarono se non quando
voi decretaste di armare cento navigli, e i navigli
furon tosto messi in mare agli ordini di
Menesteo....»[451].




«Ma ciò che mostra specialmente l’orgoglio e
l’arroganza dei Macedoni è quello che accadde testè,
allorquando, a dispetto delle mutue convenzioni,
osarono penetrare nel Pireo.... Essi vollero
mettere a dura prova la nostra pazienza per poter
fare lo stesso con gli altri e dichiarare, come sempre,
ch’essi non badano ai trattati.... Il capitano
macedone, che sbarcò al Pireo, vi chiese il permesso
di fabbricare nei vostri porti delle navi....
Non che ci sia gran copia di legno da costruzione
ad Atene, la quale invece lo importa da lontano e
con gran dispendio, nè che se ne difetti in Macedonia,
dove invece se ne fornisce a chiunque ne
desidera, e a bassissimo prezzo. Ma essi volevano
fabbricare e caricare vascelli nel nostro porto,

a malgrado dei divieti del trattato. Così la loro
licenza s’aggraverà ogni giorno di più....»[452].




Ma la requisitoria più grave contro lo sgoverno
macedone viene dal grande Polibio messa in bocca
ad un ambasciatore etolico a Sparta. «Io sono
sicuro», questi si esprimeva, «che niuno oserà
contraddire la mia affermazione: avere il dominio
macedone segnato il principio della nostra servitù....
Esisteva in Tracia una corona di colonie
ateniesi e calcidesi, fra cui spiccava per potenza e
per splendore Olinto, e Filippo le ridusse tutte
così ferocemente in ischiavitù, e le propose, come
terribile esempio, a tutti gli altri Greci, sì da ritrarne
di lì a poco l’attonita sommissione della
Tessaglia». «Poscia, senza riguardar troppo per
il sottile, entrò nel vostro Paese, disertò le vostre
terre, rase al suolo le vostre case, e, strappandovi
città e campagne, smembrò, nell’unico
intento di danneggiarvi, il vostro territorio fra
Argivi, Tegeati, Megalopolitani e Messeni.... A
Filippo successe Alessandro, e questi, temendo
che Tebe divenisse il focolare del risorgimento
ellenico, s’affrettò a menarne lo scempio esecrando
che voi tutti rammentate. E che dire dei
successori? Nessuno ignora che Antipatro, alla
dimane della battaglia di Lamia, maltrattò orribilmente
gli infelici Ateniesi, come i suoi predecessori,
giungendo fino a cacciarne come belve,
per città e per campagne, i fuorusciti e quanti
di loro avevano osato avversare, in qualsiasi

modo, i principi della Macedonia. Di essi, parte
tratti a forza dai templi e d’in su gli altari, finirono
fra i tormenti; gli altri, espulsi da tutta la
Grecia, non trovarono rifugio che presso di noi.
E chi ignora l’opera di Cassandro, di Demetrio,
o di Antigono Gonata?... Essi, sia introducendo
guarnigioni nelle città libere, sia instaurandovi
tirannidi, non ne lasciarono alcuna immune del
duro marchio della servitù. Lo stesso Antigono,
se vi ha guerreggiato, non l’ha fatto — come
anche fra voi qualche ingenuo continua a credere — per
salvare gli Achei o per infrangere la
tirannide del vostro re Cleomene....». Egli vi ha
combattuto «temendo e invidiando», «per infrangere
le vostre speranze, per distruggere la vostra
potenza....»[453].




«Se noi teniamo dunque», aveva concluso
l’ignoto oratore del Trattato con Alessandro,
«alla osservanza dei giuramenti e di quell’equità
che nei trattati invochiamo, è nostro dovere pigliare
le armi e insieme con le nazioni alleate
volgerci contro i quotidiani trasgressori della
propria parola»[454].




E il suo incitamento non fu inteso a sordo.
Un fatto esiste, un fatto, che è l’accusa più solenne
contro il dominio macedone; una circostanza
che malamente gli storici si sono compiaciuti
spiegare quale effetto di inconsiderata follia
di libertà: la insistente, quotidiana, indomita riscossa
della Grecia contro la Macedonia. Dal 338

al 196 è un incendio perenne, un continuo scoppio
di malumori e di energie compresse. La Lega
di Corinto è appena giurata, il cadavere di Filippo,
ancora caldo, e già Atene, Tebe, la Tessaglia,
l’Etolia, l’Ambracia, Argo, gli Elei, gli Arcadi,
la Grecia tutta è in armi contro il successore[455].
Questi vince, rinnova la Lega, si dispone
all’impresa asiatica, ossia al compimento della
spedizione più gloriosa che mai la Grecia antica
avesse concepito, all’esaudimento di un’ambizione
secolare, al coronamento di un’opera, fatta
sacra dalle memorie più fulgide degli Elleni; ma
basta il falso allarme della improvvisa morte di
Alessandro, perchè Atene torni ad insorgere, e,
con Atene, Tebe, gli Elei, gli Etoli, gli Arcadi[456].




Alessandro s’è impegnato nella spedizione
asiatica; ma in Grecia si attendono con ansia i
bollettini, non delle sue vittorie, ma delle sue
sconfitte; in Grecia si sospira la disfatta del
Macedone[457]; in Grecia, Ateniesi, Spartani, Elei,
Arcadi, Achei, Etoli, Tessali, Perrebi insorgono
e guerreggiano contro il nuovo dominio e il nuovo
tiranno[458]. La notizia della morte di Alessandro
è appena conosciuta, che la Grecia è di nuovo
invasa dalla febbre della liberazione. Atene, al
primo annunzio, vuole mettersi alla testa della rivolta.
«Se oggi», avverte il prudente Focione,
«egli è morto, lo sarà anche domani, lo sarà doman
l’altro e noi avremo agio di prendere una risoluzione
ponderata»[459]. Invano! Atene, l’Etolia,

la Focide, la Locride temono non arrivare in
tempo, ingaggiano da sole la guerra contro il reggente
della Macedonia, e le prime vittorie bastano
a trascinare allo sbaraglio l’intera penisola:
la Tessaglia, la Dolopia, Argo, Sicione,
Epidauro, l’Argolide, la Messenia, l’Arcadia,
l’Acarnania, l’Eubea....[460].




L’insurrezione è novamente domata, ma non
scorrono venti anni che la venuta di Demetrio Poliorcete
nell’Attica, insieme con l’annunzio menzognero
della liberazione universale della Grecia,
vi provocano indicibili manifestazioni di gioia.
Quadrighe d’oro e statue, dedicate al novello
«Salvatore», vengono poste a fianco di quelle sacre
dei due eroi delle libertà ateniesi: — Armodio
e Aristogitone —; a lui e al padre suo
sono donate corone ricchissime d’oro, è consacrato
un altare, un culto perenne; per loro vengono
istituite gare annue ed annui sacrifici; le
loro effigi sono intessute nel peplo sacro ad
Atene, e si votano ambascerie, che si rechino ad
essi con tutto l’apparato delle processioni sacre.
Altri — come se ciò non bastasse — propone
qualcosa di più: la consacrazione del suolo, che
Demetrio aveva calcato scendendo dal carro, la
largizione del titolo, riservato a Giove, di Kαταιβάτης
(Colui che discende), l’istituzione di ricevimenti,
pari, in solennità, alle feste di Bacco e di
Démetra. E il mese di munichio, come l’ultimo
giorno di ciascun mese, assumono, d’ora innanzi,

il nome di Demetrio, e le solennità dionisiache
sono convertite in feste Demetrie[461].




Ma, tredici anni dopo, nel 294, gli Ateniesi
tornavamo ad avvedersi come la «libertà» donata
dal «Salvatore» non valesse di più della tirannide
degli altri. E appena Demetrio sarà
divenuto re, Atene ordisce una congiura, per
iscacciarne la guarnigione e instaurare sul serio
quell’indipendenza, rimasta fino ad ora nome
vano senza soggetto[462]. La congiura fallisce; ma
sei anni più tardi, il tentativo è ripreso, e, nel 288,
la sempre inquieta metropoli della Grecia ripiglia
le armi. E le imbracciarono di fatti i vecchi e gli
adolescenti, e venne scacciata la guarnigione macedone
e battuto l’esercito accorso da Corinto alle
frontiere dell’Attica[463]. L’insurrezione, ancora
una volta schiacciata, risorge contro il più mite
figliuolo del vincitore, Antigono Gonata. Un primo
tentativo è operato nel 281 da Sparta, favorita
da Atene e da quattro città della Confederazione
achea[464]; ma l’eroico apogeo di tanti sovrumani
sforzi è segnato dalla oscura e gloriosa
guerra di Cremonide (266-63). Neanche questa
volta Atene fu sola: al suo fianco lottarono Spartani,
Elei, Achei, Tegeati, Mantineesi, Orcomenî,
Fialei, Cafî, Cretesi. Dirigeva la riscossa un mite
filosofo — Cremonide — fra i cui ammiratori era
quello stesso re di Macedonia, contro il quale il
suo dovere di patriota lo costringono ad imbracciare
le armi. Il nuovo trattato di alleanza, fra

Sparta ed Atene è — fra tanta miseria politica — documento
nobilissimo di virtù civili e rammemora
i più bei giorni dell’Ellade. Sparta ed Atene
ricordano gli anni, in cui insieme avevano combattuto
contro quanti tentavano schiacciare la
nazione greca, guadagnando per sè gloria, imperitura
e libertà per la patria comune. Quel tempo — esse
dicono — è ora tornato, e le antiche rivali
giurano, oggi e sempre, di rimanere, fianco a
fianco, in armi contro i nuovi, non meno pericolosi,
nemici della libertà[465].




Il popolo di Atene aveva invitato tutti i cittadini
e gli abitanti dell’Attica a contribuire in
danaro. Il limite minimo era stato fissato in 50
dramme (L. 50); quello massimo, in 200 (L. 200).
Or bene, dei settantasette versamenti effettuati
che noi conosciamo, due soltanto discendono a
70 dramme; nove a 100; i sessantasei rimanenti
toccano il massimo stabilito.




Ma anche questo supremo tentativo fu vano.
Atene piegò dinanzi alle forze soverchianti del
vincitore, e la tradizione volle simboleggiarne la
catastrofe nella leggenda della morte del poeta
Filemone. Filemone abitava al Pireo; egli era allora
vecchissimo, quasi centenario. Una notte vide
in sogno, o gli parve di vedere, nove fanciulle
uscire di casa sua. Chiese perchè lo lasciassero,
e quelle risposero che partivano per non assistere
alla ruina di Atene. Filemone raccontò il sogno
al ragazzo che lo serviva, si levò, terminò il

dramma, al quale accudiva, si ravvolse in una
coperta per dormire, nè più si destò[466]. «Non
era già da un poeta, tepidamente amato dalle
Muse», commenta un grande storico moderno,
«che queste si dipartivano per non assistere alla
sua morte; esse partivano, recando seco, per sottrarlo
all’ora funesta della vittoria nemica, un
uomo dabbene, caro agli Dei, il superstite estremo
dell’antica età, un uomo, che aveva visto i bei
giorni di Atene e gli anni più fiorenti di gloria e
di energia di Demostene, e per suo mezzo annunziavano
alla città tanto amata, che anch’esse
erano ormai costrette ad abbandonarla per sempre»[467].




Così lunghi decenni di sofferenze e di vane
aspirazioni proromperanno in uno scoppio folle di
gioia all’istante, in cui, nella primavera del 196,
ai Greci, convocati solennemente pei giuochi
istmici, un araldo romano annunzierà quella liberazione
dall’imperialismo macedone, ch’era stata
il sospiro sesquisecolare della Grecia.




Allorquando, narrano i cronisti, il banditore
annunziò l’inaudito messaggio, l’assemblea parve
soccombere all’eccesso dell’emozione e della gioia.
Non si era sicuri di avere udito bene, tutti si
guardavano a vicenda, quasi sospettassero di essere
cullati dalla illusione di un sogno. Si richiamò
l’araldo, lo si voleva riudire, lui che aveva
parlato la parola della liberazione; sopra tutto, lo
si voleva vedere. Egli ripetè il messaggio. Quand’ebbe

terminato, la folla proruppe in manifestazioni
ed in applausi così clamorosi che gli echi
del mare vicino ne furono scossi. Per un momento
il console romano, del quale l’araldo non
aveva fatto che ripetere la volontà e la parola, rischiò
di perire soffocato tra le acclamazioni della
folla. Il popolo gli si voleva stringere intorno,
per rendergli grazie, per goderne la vista, per
isfiorargli la destra redentrice. Lo si coperse di
ghirlande, di fiori, di nastri.... Gli furono decretate
statue in tutte le città greche, fu votata una
ambasceria, recante corone d’oro al senato romano.
Tutte le città elleniche vennero inscritte
nel novero degli alleati di Roma. La libertà, il
più caro dei beni pei Greci, veniva finalmente restituita!
La protesta contro la secolare tirannide,
ringoiata per lustri interminabili di dolore,
rompeva liberamente nella frenesia di un inno di
gioia![468]







Tali le sorti, tale la reazione della Grecia ai
colpi dell’imperialismo cittadino e straniero. Ma
fra gli effetti disastrosi, che questo provocava, ce
n’era uno, che, divenendo a sua volta causa di
mille altre conseguenze, veniva ad esercitare su
tutta la nazione, un’efficacia più grande di quella
del fenomeno originario, che l’aveva determinato.
L’imperialismo sboccava fatalmente nella guerra,
e di questa, come dei suoi effetti, dovremo intrattenerci
nelle pagine che seguono.









Note al capitolo terzo.



260.  Ps. Xen., De vectig., 1, 1.





261.  Athen. Resp., 24-25; cfr. 27.





262.  È la nota opinione di Aristotele (Polit., 1,
3 (8), 8).





263.  Thuc., I, 76, 2; 5, 105, 2; cfr. Dion. Hal.,
Περὶ τοῦ Θουκιδίδου χαράκτηρος etc., 40.





264.  Cfr. Thuc., V, 94-95; VI, 18, 3.





265.  Thuc., 2, 64, 3-5; Aristofane (Equites, vv. 797-800)
metterà in caricatura tali concetti e tali sentimenti.
Si cfr. anche F. Cavallotti, Alcibiade e il secolo di Pericle,
in Opere, Milano, 1883, IV, 295-96.





266.  Thuc., 4, 61, 5.





267.  Isocr., Archid., 88-89; 72; 96; 98.





268.  Id., De pace, 36, 29.





269.  Thuc., 5, 18, 3.





270.  Athen., 8, 3, p. 331 f.





271.  Aristoph., Vespae, v. 707.





272.  Così giustamente la denomina il Beloch, Gr.
Gesch., III (1ª ed.), 149 sgg.





273.  Thuc., I, 18, 2; 75, 2; VI, 76, 3.





274.  I. G., II, 1 (= C. I. A., II, 1), 17. ll. 9 sgg. Cfr.
Busolt, Der zweite athen. Bund (in Jahrbücher für class.
Philol., VII Suppl., Leipzig, 1874), pp. 684-85 e fonti
ivi citate.





275.  Si cfr. l’acuto saggio di H. Swoboda, Der hellenische
Bund d. Jahres 371 a. C. (in Rhein. Museum,
1894, 321 sgg., 335 sgg.).





276.  Plut., Pericl., 12, 2.





277.  Si leggano le censure rivolte a Pericle dai suoi
avversari politici. Cfr. Plut., Pericl., 12, 1.





278.  Böckh, Staatshaltung d. Atener, I3, n. 526 del
Fränkel; cfr. H. Francotte, Les finances des cités grecques,
Lièges-Paris, 1909, pp. 108 sgg.; E. Cavaignac,
Études sur l’histoire financière d’Athènes au V siècle: le
trésor d’Athènes de 480 à 404, Paris, 1908, pp. 42 sgg.










279.  Tale è la cifra, da Tucidide (2, 13, 3) messa in
bocca a Pericle, e che l’esame delle fonti epigrafiche
ha indotto qualche autorevole studioso contemporaneo
(cfr. Busolt, Der Phoros d. ath. Bündner von 446-45 bis
426-25, in Philologus, 41, 1882, pp. 652 sgg. e Beloch, Zur
Finanzsgesch. d. Athen., in Rheinisches Museum, 39, 1884,
pp. 34 sgg.) a rigettare. Ma, a parte che i 140 talenti in
più, testimoniati da Tucidide, si spiegherebbero egualmente
come effetti dell’imperialismo ateniese (cfr. Beloch,
op. cit., pp. 37-40), nè il testo di Tucidide ammette
interpretazione diversa dalla consueta, nè l’autorità delle
mutile e incomplete fonti epigrafiche ci sembra capace
di prova in contrario.





280.  Böckh, op. cit., I3, 472.





281.  Aeschin., De mala legat., 175; Andoc., In Alcib.,
12; De pace cum Laced., 9; I. G., I, 37, z"; I, 543 e
Suppl. a p. 140; cfr. E. Cavaignac, Études sur l’hist.
financière d’Athènes, pp. XLV-XLVI, e Pl. I, n. 3.





282.  Ps. Xen., Athen. Resp., I, 15.





283.  Andoc., In Alcib., 12.





284.  Cfr. Philostr., Vitae sophist., 2, 12, 2-3; Schol.
ad Aristid. Υπὲρ τῶν τεττάρ. 149, 3 (in vol. III, p. 510,
ed. Dindorf).





285.  Thuc., 5, 18; cfr. Böckh, op. cit., I3, 483-84.





286.  Thuc., II, 9, 5; IV, 42; 53, 1, 129, 2; V, 2, 1;
VI, 43, 1; 20, 2; Xenoph., Hell., 1, 6, 25.





287.  Cfr. I. G., I. Suppl., 1887 (= C. I. A., IV, 1, 2),
27b (=Dittenberger S. I. G., 20), l. 14.





288.  Beloch (in Rh. Mus., 1884), pp. 36 sgg.





289.  Thuc., 7, 28, 4.





290.  Xen., Hell., I, 1, 22; Diod., 13, 64, 2 e forse anche
I. G., I, 32 B.





291.  Pol., 4, 38, 6 sgg.





292.  Id., 4, 38, 4-5.










293.  Xen., op. cit., 4, 8, 27; 31; Demost., XXX
(In Lept.), 60. Il Beloch, (ibid., p. 40) le ragguaglia a
circa L. 600.000 annue nette.





294.  Busolt, op. cit., 728 sgg.; cfr. Francotte, op.
cit., 116 sgg.





295.  Plut., Phoc., 7, 1; Isocr., De pace, 29.





296.  Ps. Demost. LVIII (In Theocr.), 37 sgg.; Aeschin.,
De falsa legat., 71.





297.  Thuc., III, 10, 5; VII, 57, 4.





298.  Id., 3, 10, 1 sgg.





299.  Id., I, 98, 1; 2; 4, III, 10, 3; V, 9, 9; 92, 1;
VI, 76, 2; 3; 77, 1; Isocr., De pace, 42; Plut., Cimon.,
11, 2.





300.  Thuc., 3, 37, 2. Su tale sentimento, universale
in Grecia e in Atene, cfr. le conversazioni degli ambasciatori
ateniesi coi Melii alla vigilia della tragica catastrofe
politica di questi ultimi (Thuc., 5, 85, 1 sgg.) e Thuc.,
VI, 84-85; I, 124, 3.





301.  Grote, Hist. de la Grèce (trad. fr.), Paris, 1864-1867,
VIII, p. 53, nota.





302.  Cfr. Isocr., Panathen., 66; il che voleva dire che
l’immunità giudiziaria, garantita dal patto originario di
questa terza Lega, era stata alla fine anch’essa, violata;
Gilbert, Handbuch d. griech. Alterthümer, I, pp. 483 sgg.,
500 sgg.





303.  Ps. Xen., op. cit., I, 18.





304.  Thuc., 3, 9, 1.





305.  Id., V, 89, I; cfr. I, 76, 2; III, 40, 3; 44, 1; 4.





306.  Id., 6, 91, 7.





307.  Tale era il caso della πρυτανεία e della παρακαταβολή,
per la quale chi si appellava contro già avvenuti
incameramenti di beni o contro eredità già attribuite,
era tenuto a depositare, rispettivamente, 1﻿⁄﻿5 o 1﻿⁄﻿10 del
valore controverso (Böckh, op. cit., I3, 419, 430).










308.  Le Vespe di Aristofane sono quasi per intero
la caricatura di questa manìa di condanne universali,
che, con l’aggravarsi dell’imperialismo, era venuta a turbare
le menti e i cuori ateniesi.





309.  Böckh, op. cit., I3, 455 sgg. Circa la gravità
dei dispendi giudiziari degli alleati, cfr. Beloch, Zur
Finanzgesch. Athens, in Rhein. Museum, 39 (1884),
p. 244.





310.  Thuc., 1, 77, 3.





311.  Isocr., Paneg., 106; Thuc., I, 115; I. G.,
I, 9; 7 sgg.





312.  Isocr., De pace, 79; Thuc., 8, 21.





313.  Cfr. I. G., 1 (=C. I. A., 1), 9.





314.  C. I. A., IV, 61 a.





315.  Busolt, op. cit., 821-22.





316.  Thuc., 6, 85, 1.





317.  Cfr. i documenti editi dal Köhler, in Mitt. d.
deutschen arch. Inst., VII, pp. 174 sgg., 313 sgg.; Böckh,
op. cit., I3, 495-96.





318.  Cfr. Harpocr., Ἐπίσκοποι; Thuc., IV, 104, 4;
I, 115, 5; Aristoph., Aves, v. 1050; C. I. A., IV, 22 a.





319.  Böckh, op. cit., I3, 481 e n. 643 del Fränkel.





320.  Thuc., I, 56, 2; 115, 3.





321.  Cfr. I. G., I (=C. I. A., I), 9, l. 39; 10, l. 4.
Isocr., De pace, 16, 42, 134.





322.  Isocr., De pace, 44 sgg., 79, 134; Demost., In
Phil., I, 24; Aeschin., De mala legat., 71. Cfr. Busolt,
op. cit., 823-835 sgg. Fu questa, secondo l’insospettabile
Grote (op. cit., XIV, 29-30), ammiratore dell’imperialismo
ateniese, la principale cagione della Guerra degli
alleati (357-55) e della catastrofe — questa volta irreparabile — della
Lega.





323.  Busolt, op. cit., 690, 698; Fränkel, n. 673
(in Böckh, op. cit., I3, 494).





324.  Cfr. Thuc., I, 56, 2.





325.  Aristoph., Vespae, vv. 666 sgg.





326.  Id., Pax, vv. 635 sgg.





327.  Cfr. Grote, op. cit., VII, 287 sgg.










328.  Busolt, op. cit., 686, 822.





329.  Böckh, op. cit., I3, 500-501.





330.  Guiraud, La propr. fonç. en Grèce, pp. 617 sgg.





331.  Thuc., 5, 32, 1; 116, 4; Diod., 12, 76, 3-4.





332.  Böckh, op. cit., I3, 502-3; Grote, op. cit.,
VIII, 13-15.





333.  Thuc., 6, 18, 3.





334.  Thuc., 6, 90, 2-4.





335.  I. G., II, 1 (=C. I. A., II), 17, ll. 25 sgg.





336.  Böckh, op. cit., I3, 503-4, e Fränkel, nn. 693,
694; Busolt, op. cit., 686 sgg.





337.  Isocr., De pace, 64; 70.





338.  Isocr., op. cit., 74-79; 83; 84-85.





339.  Il testo ha ἐν Δάτῳ: sulla ubicazione cfr. Pape-Benseler,
Wörterbuch d. Griechischen Eigennamen (3ª edizione),
Δάτον.





340.  Isocr., op. cit., 86-87; 88; 90; 92-94; cfr. 117-20.





341.  Cfr. Thuc., 2, 9, 2-3; Busolt, Die Laikedaimonier
u. ihre Bundesgenossen, Leipzig, 1878, I, 264; Beloch,
Gr. Gesch., III, 1, 309 (2ª ed.).





342.  Thuc., 1, 19; Plut., Cleom., 27, 2.





343.  Xen., Hell., 6, 3, 7.





344.  Thuc., I, 19.





345.  Id., I, 69, 1 sgg.; I, 123-24.





346.  Id., I, 126, 1; cfr. Isocr., Paneg., 122.





347.  Id., 2, 72, 1.





348.  Id., 4, 86, 1; 4 sgg.; cfr. 85, 1 sgg.





349.  Plut., Lysandr., 13, 5.





350.  Diod., 14, 10, 2.





351.  Thuc., I, 76, 4. Cfr. Plut., op. cit., 13, 8.





352.  Lys., In Eratost., 6 sgg.; Xen., Hell., 3, 1, 5;
Diod., 14, 5, 6.










353.  Xen., Hell., 2, 3, 24: «Se alcuno di voi opina che
vengano uccisi più cittadini del necessario, pensi che
questo avviene in tutte le rivoluzioni....»: le identiche
parole che, la sera dell’esecuzione della regina Maria
Antonietta, il Barère rivolgeva a Robespierre. Cfr. Vilate,
Causes secrètes de la Révol. du 9 au 10 thermidor,
in Mem. sur les journées révol. et les coups d’État, Paris,
1875, p. 223.





354.  Plut., loc. cit.; Diod., 15, 54, 3.





355.  Plut., Lysandr., 21, 1 sgg.; Nep., Lys., 3, 1.





356.  Xen., Hell., 3, 4, 2.





357.  Cfr. Plut., Agesil., 24 sgg.; Pol., 9, 23, 8.





358.  Isocr., op. cit., 110-124.





359.  Xen., Hell., 5, 2, 1 sgg.





360.  Id., op. cit., 5, 2, 7.





361.  Id., op. cit., 6, 5, 3-5.





362.  Id., op. cit., 5, 4, 1.





363.  Cfr. pp. 96 sgg. del presente volume.





364.  Isocr., De pace, 100 sgg.





365.  Questa costituzione noi la conosciamo ormai, con
una certa ampiezza, attraverso il frammento di un anonimo
storico (Teopompo? Cratippo?) ritrovato in uno
dei papiri di Oxirinco (Oxy. P., V, 842, col. XI, 34 sgg.;
cfr. le osservazioni degli editori inglesi a pp. 224 sgg. e
G. Glotz., in B. C. H., 1908, 270 sgg.).





366.  Ibid., Oxy. P., V, 842, col. XII, 9 sgg.





367.  Ibid., col. XIII, 10 sgg.





368.  Ibid., Isocr., Plat., 8.





369.  Ibid., Oxy. P., 842, col. XI, 29-31; cfr. Beloch,
Gr. Gesch., III, 1 (2ª ediz.), 160-61, n. 4.





370.  Plut., Ages., 27, 4 sgg.; Paus., 9, 13, 2.





371.  Xen., Hell., 5, 4, 63: τὰς περιοικίδας πόλεις. Lo
storico greco traduce, senza saperlo, nella frase significativa,
l’universale concetto politico del tempo.





372.  Thuc., 3, 61, 2.





373.  Xen., Hell., 5, 1, 32 sgg.





374.  La scena, che deve essere seguita effettivamente,
è contenuta in Plut., Ages., 27, 4-5; 28, 1-2; cfr. Paus.
9, 13, 2.





375.  Thuc., II, 2, 4; III, 61, 2; 65, 2; 66, 1.










376.  Arrian., Anabas., 1, 8, 8.





377.  Thuc., 3, 68, 1 sgg.





378.  Id., 4, 133, 1; Xen., Hell., 6, 3, 1; Diod.,
15, 46, 6.





379.  Isocr., Plat., 8; Diod., 15, 79, 3-6; Paus.,
9, 15, 2.





380.  Isocr., Plat., 18-19.





381.  Diod., 11, 81, 2-3; Isocr., Plat., 31.





382.  Cfr. Grote, op. cit., XV, 115-16. Sulla storia
della Confederazione beotica, cfr. Freeman, History of
federal gouvern., London, 1893, 120 sgg.





383.  Quest’ultima violazione reca la complicità dello
stesso Epaminonda. «Voi» — aveva egli risposto ad una
ambasceria di Arcadi — «avete concluso la pace senza
consultarci.... Ebbene, sappiate che noi verremo tosto in
Arcadia e vi combatteremo insieme coi nostri amici»
(Xen., Hell., 7, 4, 40). E gli altri, colpiti da tanta minaccia
riassumevano il criterio direttivo dell’imperialismo tebano
nel querulo gemito, in cui solo era dato esplicare
la vana protesta: «A quale scopo i Tebani vogliono venire
nel nostro Paese, mentre noi non li sollecitiamo?»
«A quale scopo, se non per iscatenarci gli uni contro gli
altri affinchè ambedue le parti abbiano bisogno di loro?»
«A quale scopo, se non per danneggiarci?» (Xen., op.
cit., 7, 5, 1-2).





384.  Isocr., Archid., 64-68.





385.  Id., Philipp., 53 sgg.





386.  Arrian., Anabas., 1, 9, 7; Aeschin., In Ctesiph.,
133.





387.  Diodoro (16, 90-91) riporta a quest’anno la morte
di Timoleone; Plutarco, invece (Timol., 37, 3; 39, 1),
lo fa continuare a vivere più a lungo, e forse a maggior
ragione, chè il racconto di Diodoro è gravemente sospetto
di confusione (Niese, Geschichte d. griech. und maked.
Staaten, Gotha, 1893-1903, 1, 423, n. 1).










388.  Sull’impero di Dionisio il grande, cfr. J. Beloch,
Griech. Gesch., III, 1 (2ª ed.), 54 sgg.; 110 sgg.;
312 e l’apposita monografia dello stesso autore: L’Impero
di Dionisio (in Memorie della R. Accademia dei Lincei,
Roma, 1880-81).





389.  Diod., 19, 6, 3.





390.  Cfr. Beloch, op. cit., p. 13.





391.  Id., op. cit., 13-14.





392.  Thuc., 6, 18, 3.





393.  Di parecchie Federazioni elleniche, come quelle
tessalica e focese, noi possediamo ragguagli così insufficienti,
da non sentirci in grado di definirne la natura,
sebbene anche tutto c’induca ad attribuir loro le caratteristiche
di egemonie mascherate. Su di esse e sulle altre,
di cui c’intratteniamo, cfr. Freeman, op. cit., 113 sgg.





394.  Thuc., 3, 2, 3; 3, 1. Cfr. eziandio Köhler,
Urkunde und Untersuch. zur Gesch. d. delisch.-att. Bundes
(in Abh. der Königl. Akad. d. Wiss., Berlin, 1869, 122-23)
e Busolt, Der Phoros d. ath. Bündner (in Philologus, 1882,
pp. 660 sgg.).





395.  Freeman, op. cit., 149 sgg.





396.  Oxy. P., V, 842, col. XII, 12-13.





397.  Oxy. P., V, 842, col. XII, 15-17 e note a p. 227.
Cfr. Peyron, Dei governi federali della Grecia (in Atti
della R. Accad. delle Scienze di Torino, Serie 2ª, XVIII),
§ 2; Freeman, op. cit., 126.





398.  Cfr. Oxy. P., V, pp. 227-23 e fonti ivi cit.





399.  Oxy. P., V, 842, col. XII, 12-14 e nota di
pp. 226-27.





400.  Freeman, op. cit., 155; 161.





401.  Secondo il Busolt (Die Lacedaimonier und ihre
Bundesgenossen, pp. 67 sgg.), si tratterebbe senza meno
di intere popolazioni ridotte allo stato di perieche; di
altre, destituite dei fondamentali diritti politici; di
altre, infine, precipitate in piena servitù della gleba.
Quello strumento di tirannia, che per Atene fu il potere
giudiziario sugli alleati, sarebbe stato improntato,
oltre che a Tebe, ad Elide e ad Argo (cfr. Böckh, op.
cit., 1, 478).










402.  Cfr. Busolt, loc. cit.





403.  Pol., 2, 37, 7 sgg. Il Freeman (op. cit., 4-5)
la definisce l’incarnazione del perfetto regime federale;
cfr. H. Swoboda, in Klio, 1912, pp. 17 sgg.





404.  Pol., 2, 58, 5 sgg.; Plut., Arat., 36, 1; 39,
1; 45, 3.





405.  Peyron, op. cit., §§ 23-24.





406.  Freeman, op. cit., 212.





407.  Cfr. P. Foucart, Fragment d’un décret de la
Ligue achéenne, in Revue arch., pp. 101 e testo, ll. 11 sgg.





408.  Freeman, op. cit., 214-15.





409.  Cfr. Dubois, Les ligues étolienne et achéenne,
Paris, 1885, p. 174.





410.  Liv., 38, 34, 1 sgg.; 39, 37 passim.





411.  Pol., 23, 12, 3.





412.  Foucart, loc. cit.





413.  Plut., Arat., 36, 1.





414.  Beloch, Gr. Gesch. III, 1 (2ª ed.), 517-19; Droysen,
op. cit., III, 428-32.





415.  Droysen, op. cit., I, 44-45, 161-63; Schäfer,
Demosthenes u. seine Zeit, Leipzig, 1885-87, III, 51 sgg.;
Kärst, Der Korint. Bund. (in Rhein. Mus., 52, pp. 518
sgg.); Niese, op. cit., I, 37-39; Beloch, Gr. Gesch. III, 1
(2ª ed.), 575-76.





416.  Cfr. Droysen, op. cit., I, 159; Demost., Olynt.,
I, 5; VIII (De Cherson.), 62-63; VII (De Halonn.), 10.





417.  Ps. Demost., XVII (De foedere alex.), 16 sgg.





418.  Plut., Arat., 23, 2-3; Pol., 38, 1, 3.





419.  Droysen, op. cit., 1, 105.





420.  Cfr. Pol., loc. cit. L’ipotesi del Kärst (Der
Korint. Bund., p. 539), che codeste guarnigioni fossero
volute dagli Stati greci nel loro interesse generale, e
fossero perciò mantenute a spese comuni, sembra singolarmente
speciosa.










421.  Niese, op. cit., I, 53.





422.  Droysen, op. cit., I, 143-44.





423.  Q. Curt., 4, 8, 12; Diod., 18, 8, 1; cfr. Ps.
Demost. (De foed. Alex.), 16 sgg.





424.  Diod., 18, 8, 2-4.





425.  Ps. Demost., XVII (De foed. alex.), 4 sgg.; 10; 15.





426.  Hyperid., fr. 108, 5b, ed. Didot.





427.  Ps. Demost., XVII (De foed. alex.), 19-20.





428.  Kärst, op. cit., p. 539, n. 1.





429.  Droysen, op. cit., I, 427.





430.  Id., I, 398.





431.  Id., II, 72 sgg.; Niese, op. cit., I, 209-11.





432.  Droysen, op. cit., II, 398 sgg.





433.  Ibid., III, 90 sgg.





434.  Ibid., III, 215 sgg.





435.  Ibid., III, 220, e n. 1.





436.  Ibid., III, 195.





437.  Ibid., III, 239-40; Beloch, Gr. Gesch., III,
(1ª ed.), 608-10.





438.  Droysen, op. cit., III, 389-90.





439.  Id., loc. cit.





440.  Niese, op. cit., II, 431 sgg.





441.  Ibid., II, 440 sgg.





442.  Ibid., II, 449 sgg.





443.  Plut., Tit. Flamin., 10, 3.





444.  Demost., In Phil., III, 25-27; cfr. Olynt., I, 5:
VIII (De Cherson.), 62-63.





445.  XIX (De mala legatione), 64-65.





446.  3-5.





447.  9.





448.  10.





449.  15.





450.  16-17.





451.  20.





452.  26-29.





453.  Pol., 9, 28, 1 sgg.










454.  Pol., op. cit., 9.





455.  Droysen, op. cit., I, 105.





456.  Ibidem, I, 134-36.





457.  Aeschin., In Ctesiph., 164. È confermato da
tutte le relazioni degli Elleni coi Persiani durante la
campagna asiatica di Alessandro; cfr. Flathe, Gesch.
Makedoniens, Leipzig, 1832-34, I, 263.





458.  Droysen, op. cit., I, 273, 385 sgg.





459.  Plut., Phocion., 22, 3.





460.  Droysen, op. cit., II, 46; 50-51.





461.  Plut., Demetr., 12, 2 sgg. Cfr. Droysen, op.
cit., II, 415-18.





462.  Droysen., op. cit., II, 559-60.





463.  Op. cit., 585-86.





464.  Op. cit., II, 617 sgg.





465.  I. G., II, 1 (=C. I. A., II), 332, ll. 7 sgg.





466.  Suida, Philem., p. 600, ed. Bernhardy.





467.  Niebuhr, Kleine historische und philologische
Schriften, Bonn., 1878, I, p. 463. Cfr. Droysen, op.
cit. III, 219 sgg.





468.  Pol., 18, 29, 4 sgg.; Plut., T. Flamininus,
10, 4 sgg.; App., Macaed., 7, 2; Liv., 33, 32-33.












APPENDICE AL CAPITOLO II.
Il tributo degli Iloti spartani.





Quali erano gli obblighi tributari degli infelici
Iloti della Messenia e della Laconia verso gli
Spartani, loro signori? Il passo più comunemente
citato in proposito è quello di Plutarco
(Lyc., 8, 4), nel quale si dice che, nella originaria
distribuzione compiuta da Licurgo, del territorio
della Laconia, «il lotto di terra di ciascuno
Spartano era tanto esteso da consentire il raccolto
di 70 medimni di orzo per capofamiglia;
di 12 medimni per la sua donna e di una proporzionale
quantità di liquidi e di frutta». Com’è
chiaro dalla dizione, il passo non indica il contributo
degli Iloti, ma specifica il prodotto medio
di ciascuno dei lotti spartani in Laconia nell’età
di Licurgo. In conseguenza è assai dubbio che se
ne possa indurre alcuna conclusione per gli obblighi
degli Iloti verso gli Spartani dominatori.




Altri due passi, non meno frequentemente citati,
sono quelli di Plutarco: Inst. lac., 41; Lyc.,
24, 3, nei quali il biografo antico informa che
gli Iloti corrispondevano «un tributo (apophorà),
determinato», ossia «fisso sin dalle origini, e che
era cosa empia esigere di più». Da questi due
passi si è voluto ricavare che gli Iloti versassero
ogni anno ai loro signori una quantità numericamente
fissa e immutata di misure di cereali o

d’altri prodotti, ossia, per ispiegarci più chiaramente,
un certo numero fisso di ettolitri o di litri
di solidi e di liquidi. Ma anche questi due
passi non impongono una così precisa conclusione.
Essi autorizzano solo a concludere che la
prestazione o il tributo degli Iloti — quali che ne
fossero la natura o la forma —, ossia il loro obbligo
contrattuale verso gli Spartani, era stato
fissato fin dal principio ed era immutabile.




Bisogna dunque, per maggior luce, ricorrere
ad altre testimonianze. Le quali infatti esistono, e
ci avvertono che i passi di Plutarco non vanno
intesi secondo l’interpretazione consueta. Ce ne
avverte anzi tutto la testimonianza, di un contemporaneo
della seconda guerra messenica, ossia di
un personaggio del tempo remotissimo, a cui Plutarco
si riferiva — il poeta Tirteo —, il quale
parlando dei Messeni, ridotti, dopo la prima conquista,
alla condizione di semiliberi o, piuttosto,
di liberi privi dei diritti politici[469], li descrive:




Sotto gran pesi rotti sì come asini

Dalla necessità lacrimosa ai padroni costretti

A dar metà di quanto i campi rendono[470].






Il passo è esplicito e non ammette contestazioni:
i Messeni pagavano agli Spartani il «tributo
fisso e immutabile» della metà dei prodotti
dei campi da essi coltivati. La immutabilità
quindi non si riferirebbe ad una cifra, ma a una
proporzione determinata. Un altro antico scrittore
greco, Pausania, anche lui della prima età
imperiale, come Plutarco, fondandosi su Tirteo e
su altre fonti, interpretava egualmente che ai
Messeni «non fu imposto alcun tributo determinato,
ma di tutti i prodotti della terra quelli
versavano ai loro signori la metà del ricavato»[471].

Il che vuol dire che, mentre i moderni in genere
concepiscono i rapporti economici — non quelli
politici! — tra Spartani e Iloti, come rapporti di
locatari a conduttori, paganti un fitto in natura,
Tirteo e Pausania ci riportano invece a un rapporto — più
o meno volontario — di mezzadria o,
per dirla in termini giuridici romani, a una colonia
partiaria[472].




Questa costante stabilità, non della quantità,
ma della proporzione del tributo dei servi della
gleba o dei coloni semiliberi, non è esclusiva a
Sparta; è comune a tutto il mondo greco-orientale
e alla legislazione imperiale romana, nonchè a
quella successiva — fondata sulla romana — dell’alto
Medioevo. Ed invero, tutti i documenti del
periodo imperiale romano, relativi alle colonie
parziarie dell’epoca, contengono clausole perfettamente
analoghe a quelle che abbiamo ritrovate
nei passi degli antichi scrittori, riferentisi a
Sparta e agli Iloti primitivi: le une e le altre,
aventi per iscopo d’impedire alcun mutamento
nelle originarie condizioni contrattuali.




La legge di Adriano, che regolava le condizioni
dei coloni dei demanî imperiali in Africa, vietava,
tanto ai procuratori come ai conduttori, di richiedere
da quelli maggior quantità di contribuzioni
o di prestazioni di quanto in origine fosse
stato stabilito: «Kapite legis Hadrianae, quod
supra scriptum est, ademptum est.... ius etiam
procuratoribus, nedum conductori adversus colonos
ampliandi partes agrarias aut operarum
praebitionem jugorumve etc.»[473].




E poichè, oltre mezzo secolo più tardi — nel
180-83 circa —, tale norma è stata violata, i coloni
del Saltus Burunitanus si appellano all’imperatore,
invocando la legge Hadriana che li aveva

istituiti. E l’imperatore — Commodo — dà loro
ragione, e legifera a sua volta: «procuratores....
curabunt ne quis per iniuriam contra perpetuam
formam a vobis exigatur»[474].




Ancora sessant’anni più tardi, verso il 244-46,
in una assai diversa contrada dell’Impero romano,
nella greco-orientale Frigia, i coloni di un
altro demanio imperiale si appellavano egualmente
all’imperatore, quasi con le stesse parole
della iscrizione africana sopra citata, contro le
violazioni dei loro patti contrattuali originari, e
l’imperatore torna a dar loro ragione[475]. Ma può,
quasi con sicurezza assoluta, dirsi che non si
tratta di caso particolare, ma di norma universale.
La famosa iscrizione di Henrich Mettich — ch’è
il più antico documento riguardante il
colonato romano, e che rimonta all’età di Traiano
(116 o 117) —, richiama a sua volta una precedente
lex Manciana (la legge originaria che
aveva regolato il dominio), e ne ripete e rinnova
passo per passo le clausole[476]. Identicamente si
comporta una legge dell’età di Adriano riguardante
i coloni di un innominato dominio imperiale
di Africa[477]. La famosa iscrizione di Ain
Oussel dell’età di Settimio Severo (209-211) richiama
a sua volta, anch’essa, la lex Hadriana
sopra citata[478]. E tutta la legislazione imperiale
autorizza a concludere che si tratta di colonie
parziarie, enfiteutiche, talora ereditarie, e quindi,
in conseguenza, a condizioni immutabili[479].




Identiche clausole troviamo, non più nelle epigrafi,
ma nelle più tarde e varie (per tempo e per
luogo) disposizioni del Codex Justinianeus, per
le quali i coloni semiliberi o i servi della gleba
veri e propri pagavano in natura e danaro, ma
più specialmente in natura (nel che consiste l’essenza

della trasformazione del fitto libero in colonato
o in servitù della gleba[480]), secondo una
proporzione immutabile.




Una disposizione di Costantino il grande stabilisce:
«Quisquis colonus plus a domino exigitur
quam ante consueverat et quam in anterioribus
temporibus exactus est adeat iudicem.... et facinus
comprobet.... ut ille qui convincitur amplius
postulare quam accipere consueverat, hic facere
in posterum prohibeatur»[481]. Eguale divieto sanciscono
Costanzo[482], e, poco più tardi (365 d. C.),
Valentiniano e Valente: «Domini praediorum id
quod terra praestat accipiant; pecuniam non requirant....
nisi consuetudo praedii hoc exigat»[483].
E, più esplicitamente, due secoli circa
più tardi, Giustiniano ribadiva: «Sancimus colonos
nulla deteriore condicione praegravari....
Caveant autem possessionum domini, in quibus
tales coloni constituti sunt, aliquam innovationem
eis inferre.... Si enim hoc approbatum fuerit
et per iudicem pronuntiatum, ipse provinciae moderator....
omni modo provideat.... veterem consuetudinem
in reditibus praestandis eis observare»[484].




Nè la stabilità dei patti contrattuali si limita
ai rapporti fra il proprietario e il singolo colono,
ma deve estendersi a tutti i discendenti di quest’ultimo.
«Et hoc», proseguiva Giustiniano,
«tam iis ipsis colonis quam in subole eorum sancimus,
ut et ipsa semel in fundo nata remaneat
in possessione sub iisdem modis condicionibusque,
sub quibus etiam genitoribus eius manere definivimus»[485].







La frase consueta delle epigrafi per indicare il
tributo in natura dei coloni è, come si è visto,

quella di partes o partes fructuum, o partes agrariae[486].
Or bene, essa sembra la traduzione letterale
della frase di un antico che ci discorreva
appunto degli Iloti spartani — Mirone di Priene
(in Ath., 14, 14) —, il quale così testualmente si
esprimeva: [Gli Spartani], «affidando [agli Iloti]
la terra, stabilirono ch’essi dovessero fornire immutabilmente
parte [dei frutti] (ἔταξαν μοῖραν ᾕν
αὐτοῖς ἀνοίσουσιν ἀεὶ)», descrivendoci in tal guisa,
più precisamente che non avesse fatto Plutarco,
un rapporto economico di mezzadria, ossia, come
dicevamo, di colonia partiaria.




È lecito ora chiedersi: Si tratta di una semplice
casuale analogia fra il mondo greco e quello
romano o non forse di qualche cosa di più intimo?




Secondo il maggior conoscitore del colonato,
lo Schulten, la colonia partiaria dell’Impero
romano è pura derivazione di quella greca[487].
Ma anche a non ammettere una così rigida discendenza
di fenomeni giuridici, è fuori dubbio
che l’influenza del diritto greco ed ellenistico si
esercitò profondamente su l’istituto romano della
colonia partiaria[488], e che, quindi, le forme dell’uno
dovettero ripetere le forme preesistenti dell’altro
dei due fenomeni.




Secondo, dunque, ogni cosa ci induce a credere,
gli obblighi degli Iloti verso gli Spartani
dovevano essere quelli di un tributo in natura,
proporzionale al ricavato del suolo. Abbiamo noi
a nostra disposizione qualche altro argomento
che ci autorizzi a tale interpretazione?




Imporre ai propri coloni un tributo fisso anzichè
uno proporzionale al raccolto del suolo, o viceversa,
non è materia di capriccio individuale
del supremo proprietario; è necessità, determinata

a sua volta dalle condizioni del suolo e del coltivatore.
In una sua lettera, su questo punto notevolissima,
Plinio il giovane spiegava ad un amico
perchè egli fosse costretto a trasformare in mezzadria
la locazione di un suo podere, i cui contadini
avevano fin ad allora pagato un canone in danaro:
«Negli ultimi cinque anni (egli scrive) non ostante
i numerosi condoni, gli arretrati [dei miei
fittavoli] sono andati accumulandosi. Perciò la
maggior parte non si preoccupano di ridurre il
debito, disperando di poterlo mai soddisfare; anzi
distruggono e sperperano il prodotto, convinti
di non avere a risparmiare per sè. Occorre
dunque rimediare ai mali che si aggravano ogni
giorno. E non v’ha che un solo rimedio: non locare
a fitto, ma a mezzadria.... Del resto non c’è
nessun genere di guadagno più equo di quello
che proviene solo dalla fertilità della terra, dal
clima e dalle vicende delle stagioni....»[489].




A giudizio di Plinio, dunque, di fronte a contadini
rovinati o impoveriti, imporre un canone
fisso significa precludersi la via di riscuotere alcunchè.
Identico pericolo era previsto nei contratti
greci. Ce ne informa un significantissimo
contratto del periodo classico (345-344 a. C.), fra
il demo di Aixone e due cittadini ateniesi. In
esso, dopo l’indicazione delle clausole normali
della locazione, per cui i conduttori avrebbero dovuto
corrispondere un canone fisso in danaro
(152 dr. annue), si aggiunge che, se per disgrazia,
durante il periodo della locazione, il territorio
sarà devastato dai nemici, o se ne sarà da essi
impedita la coltivazione, il fitto si trasformerà in
mezzadria, e toccherà ai proprietari solo la metà
dei prodotti della terra («Se i nemici impediscono
la coltivazione o distruggono il prodotto,

spetterà agli Aixonei la metà del ricavato della
terra»)[490].




Se questo sentono gli antichi, la scienza moderna
è concorde nel pensare che la mezzadria, o
è «una trasformazione del fitto, imposta dall’impoverimento
dei fittavoli», o è determinata dalla
povertà del suolo e dei suoi diretti coltivatori[491].




Imporre dunque a dei coloni rovinati e impoveriti
(e tali furono gli Iloti della Laconia, dopo
la prima invasione, o, più ancora, i Messeni dopo
la così detta seconda guerra messenica) un
canone annuo fisso, era cosa, che non soltanto
non si doveva, ma che non si poteva fare, salvo
a perpetrare, al tempo stesso il danno dei locatari
del suolo. Con la relativa sicurezza, dunque,
che è lecita in simili questioni, noi possiamo
tornare a concludere che l’obbligo degli Iloti laconi
verso i loro signori, era quello, non già di un
tributo fisso in danaro, ma di un tributo in natura,
di costante proporzionalità verso il raccolto
annuo dei loro campi.




Note all’Appendice.



469.  Cfr. Pausania, 4, 14, 3 sgg. specie 4: «In primo
gli Spartani li fanno giurare di non defezionare mai da
loro, e di non tentare alcun altro mutamento». Questa
dicitura sembra riferirsi a un rapporto di Stato dominatore
a popolazione civilmente libera.





470.  In Poetae gr., ed. Bergk, II, fr. 6: trad. it. di
G. Fraccaroli, Lirici greci, Torino, Bocca, II, 90.





471.  Paus., 4, 14, 4.










472.  Pausania discorreva dei Messeni innanzi la
grande rivolta della fine del VII secolo a. C.; dopo di
che, soggiunge, essi «passarono nella categoria degli
Iloti» (4, 23, 1; 24, 5). Si deve, in questa frase, supporre
anche un mutamento dei loro obblighi tributari nel
senso che, in luogo di un tributo proporzionale, i nuovi
Iloti (come gli antichi) avrebbero pagato un tributo fisso
in natura? Tale deduzione sarebbe arbitraria ed anche
inverosimile, in quanto l’aggravarsi della condizione materiale
dei Messeni non rendeva possibile siffatto mutamento
(cfr. pp. 215-16 del pres. volume). Molto più semplicemente
qui si deve trattare del loro passaggio da
coloni liberi o semiliberi a servi della gleba.




È singolare lo sforzo dei moderni per conciliare i
passi di Plutarco e di Pausania, dopo averli interpretati
in modo da renderne inconciliabile il contenuto. Nel suo
ottimo libro Le travail dans la Grèce ancienne (pp. 112-13)
il Glotz imagina che la condizione degli Iloti della Messenia
fosse stata diversa da quella degli Iloti della Laconia:
complicazione improbabilissima, di cui le fonti
tacciono assolutamente o che esse smentiscono: infatti
Pausania, vedemmo, informava che anche i Messeni
furono inscritti fra gli Iloti. Il Beloch poi, nella sua
Griechische Geschichte (2ª ed., I, 1, p. 304, n. 1), suppone
che la condizione degli Iloti sia stata dapprima
quella descrittaci da Tirteo e da Pausania,
poi quella indicataci dalla consueta interpretazione di
Plutarco. Il guaio si è che Plutarco (loc. cit.) si riferiva,
come Tirteo e Pausania, all’età licurgica e prelicurgica....
Lo stesso storico (lo notiamo implicitamente)
cade in qualche altra inesattezza. Egli considera i Messeni,
innanzi la grande rivolta del VII secolo, quali
servi della gleba (p. 206), e interpreta l’espressione ἀποφορὰ,
con cui Plutarco indica il generico tributo degli
Iloti, come il vocabolo tecnico che renda il concetto di
«fitto costante» (p. 304, n. 1).





473.  C. I. L., VIII, 2, 10570, § 3 (iscrizione di Suk el
Kmis) (in Riccobono; Baviera; Ferrini, Fontes iuris
romani, Florentiae, Barbera, 1909, pp. 362 sgg.).










474.  Ibid., § 4.





475.  Cfr. Journal of hellenic studies, 1897, pp. 418 sgg.
Pur troppo, l’iscrizione, gravemente mutila, non ci illumina
(verbalmente almeno) in modo così completo come
quella africana di Suk el Kmis.





476.  In Riccobono ecc., Fontes iuris romani, pp. 352
sgg.; col. I, ll. 6-7, 9, 12, 24; col. II, l. 29 e passim.





477.  Ibid., pp. 357 sgg.; col. I, l. 8; col. IV, l. 9.





478.  Ibid., p. 359 sgg.; col. I, ll. 2 sgg.; col. II, l. 10.





479.  E. Beaudouin, Les grands domaines dans l’Empire
romain, in Nouv. Revue hist. de droit français et
étranger, 1898, pp. 556 sgg.





480.  Cod. Just., 11, 48 (47), 5: «Domini praediorum
id quod terra praestat accipiant, pecuniam non requirant;
cfr. Fustel de Coulanges, Recherches sur quelques
probl. d’histoire, pp. 1-82; Idem, Institutions politiques:
L’invasion germanique ecc., pp. 142-43; L’alleu et le
domain rural (Paris, 1899), pp. 77-79. 406; Le domain
rural in Revue des deux mondes, 1886, pp. 855-56 (trad.
it. in Bibl. di st. economica del Pareto-Ciccotti, II, 1);
Mitteis, in Hermes (1895), p. 606; E. Costa, in Bullett.
Ist. dir. rom., 1901 (1902), pp. 50 sgg.; Schulten,
Colonus, in Dizion. epigr. del De Ruggiero, pp. 459-460;
E. Beaudouin, op. cit., in Nouv. Revue hist. de droit
français et étranger, 1897, pp. 708, 709, note 1-2; 1898,
56-57; G. Luzzatto, I servi della gleba nelle grandi proprietà
ecclesiastiche, Pisa, Spoerri, 1910, pp. 143 sgg.,
179 sgg.





481.  Cod. Iust., 11, 49 (50).





482.  Cod. Iust., 41, 47 (48) 1 (a. 328).





483.  Cod. Iust., 11, 48 (47), 5.





484.  Cod. Iust., 41, 47 (48), 23, 1-2.





485.  Ibid., § 3.





486.  Cfr. anche l’epigrafe d’Henchir Mettich in
Riccobono ecc., op. cit., pp. 374 sgg., ll. 11 sgg.; Beaudouin,
in loc. cit., 708-09, note, e Cod. Iust., 11, 48 (47),
8, 1, ecc.










487.  Die Lex Manciana ecc., in Abhandl. d. Königl.
Gesellschaft d. Wissenschaft zu Göttingen philol. hist.
Classe, N. S., II, 3, 1897, (estr. pp. 46 e passim).





488.  Cfr. Beaudouin, in Nouv. Revue hist. de droit
français et étranger, 1898, pp. 547 sgg.





489.  Plin., Ep., 9, 37, 2 sgg. Cfr. Dig., 19, 2, 25, 6:
«Partiarius colonus quasi societatis iure et damnum et
lucrum cum domino fundi partitur».





490.  Dareste; Haussoulier; Reinach, Inscriptions
juridiques grecques, II, (p. 238), XIII bis, § 3.





491.  Gu. Roscher, Traité d’économie politique rurale
(trad. fr.), Paris, 1888, pp. 235 e sgg.













INDICE.



 
  	Prefazione 	Pag. VII
 

 
  	 
 

 
  	Introduzione 	IX
 

 
  	Disegno della storia politica della Grecia antica; Obietto del presente studio e suoi limiti; Il concetto di «progresso» e di «decadenza»; Storia e fonti storiche. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo I. — La schiavitù e l’antica società ellenica 	Pag. 1
 

 
  	La schiavitù e la sua importanza storica; La popolazione schiava in Grecia; Improduttività e costosità del lavoro servile; Il regime a schiavi e la produzione; Il macchinario e i lavori agricoli in Grecia; La produzione del suolo; Macchinario e lavori industriali; La concentrazione della ricchezza immobiliare; La concentrazione della ricchezza mobiliare; La concorrenza servile e il lavoro libero; L’emigrazione; Ripercussioni politiche della schiavitù; La corruzione morale; La reazione contro l’economia a schiavi. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo II. — Le Società agricole e la servitù della gleba in Grecia 	Pag. 75
 

 
  	Origini della servitù della gleba; La servitù nella Grecia antica; La condizione giuridica e morale dei servi della gleba e sue conseguenze; I proprietari del suolo; La grande crisi sociale. 	 
 

 
  	
 

 
  	 
 

 
  	Capitolo III. — L’imperialismo 	Pag. 115
 

 
  	L’imperialismo greco; L’imperialismo ateniese: soggezione economica; Soggezione giudiziaria; Soggezione politica; L’espropriazione delle terre degli alleati; L’imperialismo e la decadenza di Atene; L’imperialismo spartano; L’imperialismo tebano; L’imperialismo in Sicilia e nella Magna Grecia; Imperialismi minori; L’imperialismo macedone; La reazione greca. 	 
 

 
  	 
 

 
  	Appendice al capitolo secondo 	Pag. 209
 

 
  	Il tributo degli Iloti spartani. 	 
 







Fine del volume primo.







Nota del Trascrittore




Ortografia e punteggiatura originali sono state mantenute, correggendo senza annotazione
minimi errori tipografici.




Copertina creata dal trascrittore e posta nel pubblico dominio.








*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK IL TRAMONTO DI UNA CIVILTÀ, VOL. 1 (DI 2) ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/3316190599990366413_cover.jpg
CORRADO BARBAGALLO

IL TRAMONTO
DI UNA CIVILTA

O

LA FINE DELLA GRECIA ANTICA

VOLUME PRIMO

FIRENZE
1923





