
    
      [image: ]
      
    

  The Project Gutenberg eBook of Oliveira Martins

    
This ebook is for the use of anyone anywhere in the United States and
most other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
of the Project Gutenberg License included with this ebook or online
at www.gutenberg.org. If you are not located in the United States,
you will have to check the laws of the country where you are located
before using this eBook.


Title: Oliveira Martins


Author: Antero de Quental



Release date: March 15, 2010 [eBook #31654]

                Most recently updated: January 6, 2021


Language: Portuguese


Credits: Produced by Pedro Saborano (produced from scanned images

        of public domain material from Google Book Search)




*** START OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK OLIVEIRA MARTINS ***





 





ANTHERO DE QUENTAL





OLIVEIRA MARTINS





O critico litterario—O economista—O historiador—O publicista—O politico


 

 

 


LISBOA 

TYPOGRAPHIA DA COMPANHIA NACIONAL
EDITORA 

50, Largo do Conde Barão, 50

1894




 

 

 

 


OLIVEIRA MARTINS


 

 

 

 


ANTHERO DE QUENTAL





OLIVEIRA MARTINS





O critico litterario—O economista—O historiador—O publicista—O politico


 

 

 


LISBOA 

TYPOGRAPHIA DA COMPANHIA NACIONAL
EDITORA 

50, Largo do Conde Barão, 50

1894




 



Os Luziadas, ensaio sobre Camões a
sua obra, em relação á sociedade portugueza e ao movimento da Renascença, por
J. P. de Oliveira Martins. Porto, 1872.


Se a escóla ethnologica está representada, entre os escriptores novos, pelo
sr. Theophilo Braga, a escóla social e historica—a unica, talvez, a que
propriamente se devêra dar o nome de philosophica—acaba de achar igualmente
entre nós um digno representante num escriptor moço e do maior futuro, o sr.
Oliveira Martins, que num livro recente estudou, a proposito de Camões (e para
nos explicar Camões), a litteratura portugueza do seculo XVI, no
ponto de vista largo e comprehensivo, ao mesmo tempo politico e psychologico,
que caracterisa esta ultima escóla.


Neste ponto de vista, a litteratura de um povo, considerada como um todo
symetrico, uma obra gigantesca e collectiva, apresenta-se como a expressão do
seu espirito nacional, determinado não por tal ou tal elemento primitivo e, por
assim{6} dizer, physiologico, mas pelos elementos
complexos, uns fataes outros livres, uns criados outros herdados, cuja synthese
constitue a idéa da sua nacionalidade—raça, instituições, religião,
tradição historica e vocação politica e economica no meio dos outros povos. A
idéa nacional, na sua evolução, determina gradualmente o que se póde chamar o
temperamento da nação; e, se esta surda fermentação se manifesta em tudo, nos
seus actos e nos seus pensamentos, revela-se sobretudo na sua imaginação, isto
é, no seu ideal, cuja expressão mais livre é a arte e a litteratura. Nesta
invisivel circulação da seiva interior ha periodos, periodos de revolução, de
progresso, de retrocesso, de incubação ou de plenitude de forças: a estes
correspondem invariavelmente os periodos artisticos e litterarios, com suas
variações de intensidade, lenta formação de escólas, morbidos estacionamentos,
subitas e inflammadas florescencias. E, como nesta vegetação collectiva, cada
ramo, cada folha, cada fructo, se alimenta com a seiva commum e tem uma
vitalidade proporcional á força que trabalha o grande tronco, o espirito
individual acompanha o espirito nacional nas suas evoluções, gradua pela delle
a sua intensidade: a sua liberdade interior tem por limites, realisando-se, as
condições do meio em que se desenvolve, e o genio do artista, do poeta, ainda
quando protesta e se revolta, é sempre adequado ao genio do seu povo e
da sua época. É por aqui que a historia litteraria se liga á philosophia da
historia, ou antes, que faz parte della. As grandes épocas litterarias
coincidem com as épocas de plenitude{7} do sentimento
nacional, aquellas em que esse sentimento, tomando consciencia de si, se revela
em obras harmonicas e complexas, que são como que o fructo definitivo da lenta
elaboração das instituições, dos costumes, dos pensamentos. Reaes e juntamente
ideaes, essas obras supremas dizem-nos ao mesmo tempo o que um povo
foi e o que quiz ser, descobrem-nos a sua aspiração
intima e marcam os limites dentro dos quaes lhe foi dado realisal-a.
São o commentario moral das revoluções politicas e sociaes, e como que os
annaes da consciencia nacional: e, para a philosophia, é na consciencia que a
historia encontra a sua explicação definitiva e a sua final justificação.


O que diz Camões a quem, depois de o ter lido com olhos de homem de gosto, o
relê com olhos de philosopho? Camões, responde o snr. Oliveira Martins, diz-nos
o segredo da nacionalidade portugueza. Houve, com effeito, uma
nacionalidade portugueza—por mais estranha que esta affirmação nos pareça, a
nós portuguezes do seculo XIX, que não atinamos a encontrar no
presente uma causa vivendi: houve uma razão de ser tanto para as
instituições como para os individuos, e uma idéa nacional, espalhada como a
alma collectiva por todo este corpo, então vivo e agil. E não só houve uma
nacionalidade portugueza, mas essa nacionalidade, superior aos impulsos cegos
da raça e á fatalidade da geographia, produziu-se como uma obra do esforço e da
vontade, não resultado de obscuros instinctos primitivos, como um facto
politico e moral, não como um facto ethnologico. Quando em Hespanha não havia
ainda senão catalães, castelhanos, leonezes{8} e
navarros; em França provençaes, gascões, borguinhões, bretões; em Allemanha
suabos, austriacos, saxões, hanoverianos; em Italia tantos pequenos estados
rivaes quantas cidades, e não se fazia bem idéa do que fosse ser hespanhol,
francez, allemão, italiano, porque estas palavras França, Hespanha, Allemanha,
Italia designavam apenas vagas agrupações naturaes e não grupos organisados—em
Portugal havia só portuguezes, e ser portuguez tinha uma significação definida
e precisa. Este é o grande facto, diz o sr. Oliveira Martins, que faz delle o
seu ponto de partida: daqui, a cohesão politica da nação; daqui a sua
physionomia moral. Essa cohesão é a unidade; essa physionomia é o patriotismo.
O patriotismo, pondera acertadamente o sr. Oliveira Martins, é cousa muito
distincta do amor da terra: e o patriotismo, como os portuguezes dos seculos
XV e XVI o conceberam, foi um phenomeno moral
quasi unico na Europa de então, e que os tornou muito mais parecidos com os
romanos antigos do que com os povos seus contemporaneos. O patriotismo é uma
idéa abstracta, que excede a capacidade toda sentimental da raça; o instincto
naturalista da raça dá o amor da terra; não vai mais além: só a idéa nacional
póde dar o patriotismo, comprehendido á romana e á portugueza. O Cid batalha
mais de uma vez contra os castelhanos, ao lado dos arabes; o condestavel de
Bourbon vira a sua espada aventureira contra a França que o viu nascer; nem por
isso deixa o Cid de ser um typo de bravura idealisado pelos hespanhoes, e o
condestavel de Bourbon um leal cavalleiro para todos os cavalleiros de França;
mas{9} os Pereiras, combatendo ao lado dos castelhanos
em Aljubarrota, são malditos, arrenegados; e, mais tarde o Magalhães
será portuguez no feito, porém não na lealdade: apostataram da idéa
nacional. Eis a grande differença. Esta noção do patriotismo cria uma ordem de
sentimentos particulares dos individuos para com a nação, um modo de ser moral
peculiar. É o dever patriotico, como o comprehenderam, em Roma, Fabricio,
Regulo, Catão, em Portugal Castro, Albuquerque—o dever patriotico, cuja
expressão suprema é o heroismo. Leia-se a historia da Europa até ao seculo
XVI: abundam os bravos, mas difficilmente se
encontrarão os heroes, segundo o typo magnanimo que a antiguidade
realisou, e que de novo e no seu ponto de vista realisou Portugal durante os
seculos XV e XVI. No peito illustre
lusitano havia então alguma cousa de grande e transcendente, que impellia
a nação para um destino extraordinario e suscitava no meio della os heroes, que
deviam servir a idéa nacional com a abnegação tenaz e superior com que se serve
uma idéa religiosa. É que o patriotismo é uma especie de religião civil. Foi
por essa religião que, durante tres seculos, nos erguemos no mundo, para
realisar um sonho gigantesco e quasi sobre-humano: foi por ella tambem que
cahimos exangues e desilludidos, porque a realidade faltou ao sonho, porque
todo o sonho, com o seu idealismo, se exalta primeiro, perturba depois,
transvia, endoudece aquelles que envolve nas suas nevoas phantasticamente
luminosas, mas sempre enganadoras.


A época nacional portugueza, por excellencia, é o seculo XVI.
Tudo concorre então para dar ao{10} espirito dos
portuguezes aquelle summo grau de tensão, que produz os grandes movimentos
nacionaes. A nacionalidade rompe com impulso irresistivel os seus limites
tradicionaes, transborda fremente como um rio caudaloso, e affirma-se na sua
plenitude pelas descobertas e pelas conquistas. Dentro, a sua força é o
resultado da sua concentração: pela reforma dos foraes, pela monarchia
absoluta, pela expulsão dos judeus, attinge o maximo de unidade politica,
social, religiosa, isto é, o maximo de poder sobre si mesma. Esta energica
cohesão depura o sentimento nacional, dá-lhe uma segura consciencia de si, e
leva-o áquelle grau de tensão em que o patriotismo, exaltando-se, se transforma
numa especie de heroismo universal. A nação faz-se heroe: o heroismo é a sua
atmosphera ordinaria, e todos participam mais ou menos desse contagio
sublimador. Daqui, uma concepção particular da vida social, do direito, do
dever, tanto para a nação como para os individuos. Ser portuguez é
alguma cousa de especial, um typo sui generis de virilidade e nobreza,
que todos procuram realisar, e que a litteratura idealisa, de que ella se
inspira na phase nova em que então entra. Com effeito, a esta evolução moral
corresponde uma evolução litteraria. Á escóla provençal-castelhana, lyrica,
aventureira e romanesca, succede a grave escóla italiana, com a feição nova que
o espirito portuguez lhe deu, adoptando-a, isto é, moral e épica. Ao trovador
Bernardim Ribeiro, ao popular Gil Vicente succedem Sá de Miranda e Ferreira,
dous romanos. O velho typo cavalheiresco, phantasioso e sentimental,
empallidece diante desse outro que surge,{11} nobre e
digno, quasi severo, o homem do dever, não da sensibilidade, que João de
Barros, Ferreira e Miranda vão levantando, e que Camões virá collocar sobre o
sublime pedestal épico.


Este typo, o verdadeiro typo portuguez do seculo XVI, como se
revela nos Lusiadas, não é com effeito uma mera invenção do genio de
Camões: é uma genuina criação nacional, um ideal do sentimento collectivo, que
se foi gradualmente formando e depurando, até encontrar no grande poeta quem
lhe désse uma expressão definitiva. É por isso mesmo que elle domina, de toda a
sua altura, o pensamento e a obra de Camões. O que o poeta canta é o heroismo
portuguez: o peito illustre lusitano: e todo o seu poema se resume
nisto, como nesse poema se resume toda a vida moral portugueza durante um
seculo. A razão intima dos acontecimentos, dos costumes, das opiniões
encontra-se alli: explicam-se por elle, e só elles tambem o explicam
completamente. O poema e a sociedade são, por seu turno, texto e glosa que
mutuamente se commentam.


Neste ponto de vista, historico e psycologico, não no ponto de vista
meramente litterario de uma esteril poetica de convenção, é que os
Lusiadas devem ser estudados e comprehendidos—e cabe ao sr. Oliveira
Martins a gloria de ter sido o primeiro a fazel-o, a gloria de ter
commentado philosophicamente os Lusiadas. A esta luz tudo se
explica na concepção do poema e na substancia moral delle: percebe-se a razão
deste estranho phenomeno, estranho e unico, do apparecimento de um verdadeiro
poema epico nacional em plena idade moderna.{12}


Isto em quanto á concepção. Em quanto, porém, a certa ordem de sentimentos,
que, no ponto de vista épico, são secundarios, mas que occupam um grande logar
no poema, para os comprehender faz-nos o sr. Oliveira Martins considerar outro
lado da physionomia tão complexa de Camões e da sua época. Com effeito, se
Camões é um portuguez do seculo XVI, é ao mesmo tempo um artista
da Renascença; daqui todo um lado dos Lusiadas, que excede a idéa
nacional, e por onde este profundo poema se liga, não já á vida necessariamente
estreita de um simples povo, mas ao vasto movimento do espirito humano nos
tempos modernos. Sem este lado, a significação dos Lusiadas seria
meramente nacional e local, não europêa e universal: teriam só um valor
historico e não philosophico tambem. Mas Camões, portuguez pelo caracter e pelo
coração, era pela intelligencia mais do que portuguez sómente. Respirava a
atmosphera subtil e vivificante da Renascença: no seu vasto espirito, como no
dos grandes artistas desse tempo, havia um lado mysterioso e profundo que se
virava, não para o passado ou para o presente, mas para o illimitado futuro,
presentindo já a revolução moral dos seculos XVIII e
XIX. Se Camões, como portuguez é patriota e heroico, como homem
da Renascença é pantheista; pantheista platonico e idealista, já se vê, como
Miguel Angelo, Leonardo de Vinci, Shakespeare. Portuguez, exalta os feitos por
onde o seu povo conquista entre as nações um logar proeminente: homem da
Renascença, sente e interpreta a natureza com um naturalismo impregnado de
idealidade, que é mais ainda o presentimento{13} de um
mundo moral novo, do que uma imitação da antiguidade pagan. O sentimento
pantheista da natureza, sentimento todo moderno, e que devia mais tarde chegar
á plenitude em Rousseau, Goethe, Hugo, appareceu pela primeira vez em Camões.
Daqui, o caracter do seu espanto em face dos grandes phenomenos maritimos;
daqui, a concepção do Adamastor; daqui, o sensualismo da primeira parte do
canto XI e o idealismo da ultima. É por este lado que Camões
toma logar entre os grandes espiritos, os Lusiadas entre as grandes
obras dos tempos modernos. A imaginação prophetica do poeta anticipa tres
seculos na historia psycologica da humanidade. Com todos estes elementos, uns
portuguezes, outros europeus, uns locaes, outros universaes, recompõe o sr.
Oliveira Martins a physionomia complexa de Camões e dos Lusiadas, com
uma lucidez e segurança de critica verdadeiramente surprehendentes para quem
considerar a completa novidade do seu trabalho. A sua luminosa synthese abraça
o poeta, a obra e a época: e pela épocha, pelo poeta e pela obra faz-nos sentir
a intima realidade da nação e a sua razão de ser historica. E nessa mesma
synthese comprehende-se tambem a sua decadencia; triplice decadencia, politica,
moral, litteraria. Como? pela decadencia da idéa nacional. Com effeito, o
patriotismo heroico do Portugal do seculo XVI continha em si
mesmo os germens da propria dissolução. Era grande, mas não era justo: ora nada
dura no mundo senão pela justiça. Tinha fatalmente de se corromper essa
orgulhosa idéa nacional, fundada na violencia da conquista, na intolerancia
religiosa{14} e no despotismo politico. Os vicios
interiores do organismo nacional appareceram bem depressa: appareciam já no
tempo de Camões: nos Lusiadas encontram-se de vez em quando, estrophes
sombrias, que são como um lugubre cras enim moriemur lançado no meio
das alegrias daquelle festim heroico. Era o futuro velado e lutuoso que o poeta
entrevia num deslumbramento prophetico. A nação estava, com effeito,
condemnada. O heroismo que tem de durar, lança as suas raizes na região mais
inalteravel, mais incorruptivel da consciencia humana, e as do nosso não
chegaram lá: foi uma especie de sezão nacional; não foi um acto
reflectido, filho da liberdade moral, um esforço supremo pela justiça; foi
apenas um egoismo sublime. Por isso, martyres da propria obra, a nossa quéda
foi cheia de tristeza e confusão, nem nos ficou no rosto a serenidade luminosa
dos verdadeiros martyres.


As paginas austeras em que o sr. Oliveira Martins estabelece esta distincção
entre o heroismo da consciencia e o da fatalidade, e mostra Portugal condemnado
por aquillo mesmo que fizera a sua virtude e a sua grandeza, são das mais
gravemente pensadas que se teem escripto na nossa lingua. É a verdadeira
philosophia da historia aquella sua, que reduz e subordina toda a actividade
humana á consciencia e á justiça. A injustiça da idéa nacional, como os
portuguezes então a conceberam, corrompeu gradualmente as instituições,
infiltrou-se nos espiritos e perverteu os costumes: a sociedade, minada
interiormente, vacillou, em despeito do esplendor mentiroso que exteriormente a
vestia, e começou a desabar. O{15} sr. Oliveira Martins
desenhou com mão segura e vivissimo colorido o quadro das implacaveis
realidades, que, produzidas pelo heroico idealismo portuguez, se viraram contra
elle, o viciaram e acabaram por destruil-o. A nação, atacada deste modo nos
seus orgãos mais vitaes e na mesma alma, que podia produzir no mundo do
espirito, da arte, da litteratura? A decadencia social e moral tinha
necessariamente de corresponder a decadencia litteraria. Um desregramento
doentio das imaginações privadas de ideal, depois um estreito classicismo e uma
poetica de academias, succederam á livre e fecunda expansão do genio portuguez
no mundo do sentimento e da phantasia. A idéa nacional levou comsigo para a
cova o segredo das criações poeticas. Do seculo XVI até hoje não
produziu Portugal uma unica obra artistica ou litteraria verdadeiramente
nacional. De vez em quando, nalguns momentos excepcionaes, o genio dalguns
homens tem-se levantado como um protesto, e tem-se visto ainda uma ou outra
obra viva. Mas essa inspiração é toda individual, não é nacional: é um producto
natural que póde demonstrar que a raça não morreu com a nacionalidade, não é
filha de um sentimento commum e como que organico da sociedade portugueza. A
decadencia nacional é o grande facto inexoravel da nossa historia, vai em tres
seculos: a decadencia litteraria é uma fórma della, nada mais.


Decadencia irremediavel? pergunta o sr. Oliveira Martins, nas ultimas
paginas do seu livro. Não! responde-lhe a philosophia revolucionaria. A nossa
renovação moral e litteraria será possivel{16} no dia
em que, pela reforma das instituições sociaes, por uma nova e melhor
comprehensão da justiça, comece outra vez o espirito a circular neste grande
corpo, mais inerte ainda do que acabado, volte a animal-o uma alma, um ideal
collectivo. Então Portugal terá de novo uma razão de ser, e a idéa nacional,
mais brilhante e mais quente depois do seu eclipse secular, fará rebentar outra
vez fructos e flores deste chão endurecido sim, mas debaixo do qual ha ainda
(embora a grande profundidade) fontes vivas em abundancia. As grandes acções
serão outra vez possiveis, e um melhor e mais alto heroismo; por elle serão não
só possiveis, mas quasi inevitaveis os grandes pensamentos poeticos. A
renovação litteraria de Portugal é correlativa com a sua renovação social e
está dependente della: é a conclusão do livro do sr. Oliveira Martins,
conclusão que todos devemos aceitar, não como uma vaga esperança, mas como uma
verdade philosophica cuja realisação não depende senão do nosso esforço, da
energia do nosso sentimento moral. Somos os operarios do nosso proprio destino,
e desde já as nossas mãos o vão aperfeiçoando: terá a fórma que lhe dermos.


Neste trabalho solemne da renovação nacional, grande é a tarefa que está
talhada para a geração nova, e immensa a sua responsabilidade! Estará ella,
pela intelligencia e pelo coração, pela sciencia e pela virtude, á altura desta
obra austera e formidavel? Muitos o duvidam, vendo-lhe no rosto uma pallidez de
mau agouro... Não me cabe a mim decidil-o: direi sómente que (quaesquer que
tenham de ser os nossos destinos) para{17} darem
testemunho das intenções sérias de uma parte consideravel da nossa geração, do
seu espirito renovador, da sua aspiração a uma melhor sciencia, bastarão em
todo o tempo obras como a Historia da litteratura portugueza, do sr.
Theophilo Braga, e o Ensaio sobre Camões, do sr. Oliveira Martins.


 


9 de maio de 1872.{18}


 


Theoria do socialismo, evolução
politica e economica das sociedades da Europa: por J. P. de Oliveira Martins.
Lisboa, 1872. 


 


I 


Pelo assumpto do livro, pela maneira porque nelle se resolvem as questões
que o assumpto envolve, e pela muita amizade, além da affinidade de crença
philosophica e politica, que me liga ao autor, estava eu obrigado a fallar
publicamente desta recente e por tantos lados notavel obra do sr. Oliveira
Martins. Se o não tenho ainda feito, contando o livro perto já de tres mezes
depois de publicado, é porque preoccupações de outra natureza, envolvendo
dispendio de tempo e de attenção para coisas bastante differentes, me teem
totalmente impedido. Agora mesmo, só lhe poderei consagrar uma rapida noticia,
expondo apenas a impressão geral, que uma primeira leitura, por varias
occasiões interrompida, me deixou, tanto dos defeitos como das sérias
qualidades, que avultam na Theoria do Socialismo.


Comecemos pelos defeitos, e pelos pontos em{19} que
discordo (sem pretender por modo algum incluir estas divergencias no numero dos
defeitos) da maneira de vêr do autor. Depois, mais desassombrados, apreciaremos
o pensamento essencial da obra.


Os defeitos são, me parece, exclusivamente de fórma e composição. Ha uma
idéa fundamental no livro, que determina uma linha logica, desenvolvendo-se sem
soluções de continuidade da primeira até á ultima pagina; ha, nos pontos que
essa linha percorre, uma successão natural correspondente ao encadeamento
normal dos principios e dos factos na sciencia e na historia. O que falta,
porém, é uma definição cathegorica da idéa geradora, e uma exposição
precisa e desenvolvida dos principios, de tal sorte que estes não se entrevejam
sómente, mas appareçam de facto como a razão sufficiente dos
phenomenos historicos e a elles adequados. É a esta falta que se deve
attribuir a difficuldade e obscuridade que encontram as intelligencias não
preparadas por uma conveniente educação philosophica (e são muitas,
desgraçadamente) em certas partes desta obra, aliás methodica e bem deduzida.
Quero com isto dizer que não é da idéa que provém a obscuridade, mas da
composição e do estilo. Bastava que o autor tivesse dado ás theses,
que precedem cada um dos seus capitulos, um desenvolvimento proporcional, em
vez de as encerrar em formulas, ás vezes um tanto algebricas, e que nas suas
exposições de principios arejasse um pouco o estilo, tornando-o mais
ductil e menos technico, para que as abstrações philosophicas se{20} tornassem accessiveis ao simples senso-commum, a que se
reduz o criterio de 90 por cento dos leitores portuguezes.


Faço estes reparos, não só para que as pessoas que não comprehenderam bem
certas paginas do livro do sr. Martins se convençam de que essa obscuridade
nada depõe contra a verdade e lucidez da idéa fundamental delle, como tambem
por entender que o estilo nas obras não litterarias, e até nas de sciencia
pura, não deve ser considerado como coisa accessoria e secundaria. Certamente
que não aconselho aos homens de sciencia que façam estilo; mas é que
tal conselho não o daria tambem aos literatos e aos poetas. Para mim, entre ter
bom estilo e fazer estilo ha uma differença essencial: ter bom estilo
significa ter o estilo proprio e conveniente das idéas que se expõem; fazer
estilo significa encobrir a falta de idéas com phrases redundantes e
apparatosas, com aquelles persicos apparatus que já Horacio queria
banidos dos festins e, com maior razão ainda, do discurso. Póde haver, e ha
effectivamente, bom estilo até nas sciencias mais rigorosas, naquellas a que os
espiritos vasios, que querem campar de poeticos, chamam aridas: ha bom estilo
em mathematica, por exemplo, e em chimica: Lagrange passa por ter escripto
algebra com uma elegancia e belleza verdadeiramente classicas; em chimica, gosa
hoje de igual reputação o illustre Wurtz. Mas deixemos isto, porque não é sobre
esthetica que me propuz escrever. Direi sómente que o sr. O. Martins nunca
faz estilo, exactamente porque tem muitas idéas;{21} mas que, por não dispôr ás vezes convenientemente as
suas idéas, consoante os respectivos valores, cum pondere, numero et
mensura, deixa passar certas paginas, que, sem injustiça, podemos acoimar
por não terem bom estilo.


Tomarei tambem nota de alguns pontos em que não concordo com o modo de vêr
do autor da Theoria. Não é que essas divergencias de opinião sejam
muito profundas, quero dizer, que versem sobre pontos essenciaes da doutrina do
livro: são, pelo contrario, exotericas, e versam exclusivamente sobre certas
apreciações historicas, indifferentes em grande parte á conclusão geral que o
autor tira da evolução das sociedades na Europa desde a época romana. Essa
conclusão é a minha tambem, como o leitor verá: e se tomo nota destas
divergencias, é porque não me apraz estar completamente de accordo com quem
quer que seja, maximamente com aquelles cuja intelligencia préso e respeito—e
desejo deixal-o registado. Custar-me-hia tanto não concordar em ponto algum com
o sr. O. Martins, como concordar em todos absolutamente. Espero que o leitor
comprehenderá, sem mais explicações, o que quero dizer.


Discordo pois, da maneira porque o sr. Martins encara, na sua generalidade,
a Idade-media, considerando-a como um periodo de retrocesso em relação á
civilisação greco-romana, durante o qual os elementos evolutivos dessa
civilisação estacionassem (experimentando alguma coisa analoga áquillo a que em
physiologia se chama interrupção de desenvolvimento), em virtude das
sabidas causas ethnologicas, sociaes e moraes que{22}
determinaram a dissolução do mundo antigo, de tal sorte que todo o movimento
europeu, durante aquelles nove a dez seculos, se reduzisse, de um lado, á
tradicção greco-romana, no que ella tinha de já definitivo e não
evolutivo, isto é, o Cristianismo e o Imperio, e do outro lado, ao
reapparecimento de elementos primitivos, os Barbaros, que apenas repetem
extemporaneamente phases sociaes, que a civilisação antiga, havia já seculos,
tinha atravessado. Daqui parece o autor concluir que a evolução normal da
civilisação foi perturbada, durante um certo periodo, pela introducção violenta
de elementos estranhos, constituindo uma como massa indigesta, cuja laboriosa
digestão produzindo uma lethargia secular, explica sufficientemente a
interrupção de desenvolvimento que descobre na idade-media. Esses
elementos anormaes, que a civilisação teve de digerir durante mil annos, para
poder reatar os termos logicos da sua evolução (seculo 5.º, seculo 16.º),
foram, de um lado, o Cristianismo com o seu Santo Imperio, do outro lado os
Barbaros com o seu sistema feudal. Ora, de mais de uma pagina da
Theoria concluo eu que, no pensar do sr. Martins, nenhum destes dois
phenomenos é inherente á evolução, pois que vê nas invasões barbaras só um
phenomeno ethnologico e como que uma fatalidade natural, e no Christianismo uma
mera reacção religiosa, um recrudescimento anomalo de transcendentalismo,
quando já pelo Estoicismo, de um lado, e do outro pelo Epicurismo, entrava o
espirito humano na larga estrada da philosophia natural, e entrevia no
horisonte a luz salvadora da Immanencia. A conclusão{23} a tirar é que, sem estes elementos perturbadores, não
teria havido interrupção de desenvolvimento, seriam poupadas á
Humanidade as agonias da sua paixão (como Michelet chama á
Idade-media), o seculo 16.º teria caído no seculo 6.º, e nós hoje estariamos já
aonde só estaremos no seculo 30.º


Se estas conclusões que não estão explicitas no livro do sr. Martins se
contêem realmente nos seus principios, tenho a objectar-lhe, antes de tudo, que
implicam até certo ponto contradicção com a sua idéa fundamental, isto é, a
Evolução como lei primeira da Civilisação. Que uma circumstancia ou uma serie
de circumstancias exteriores e fataes possam produzir numa civilisação não
sómente uma interrupção do desenvolvimento, mas ainda uma atrophia
permanente, comprehende-se e em nada contradiz a idéa da Evolução. Mas o que a
contradiz e o que não se comprehende é que essa atrophia temporária ou
permanente possa ser expontanea, e saia como um termo necessario da mesma
evolução, cuja essencia é o desenvolvimento. Ora, ainda concedendo que os
Barbaros estejam no primeiro caso (e não me parece que estejam absolutamente,
porque que se as invasões barbaras são um phenomeno natural e fatal, e um
agente exterior, a fraqueza interna de uma civilisação, que succumbe á
barbaria, tem por força de ter uma causa tambem interna, que é preciso
determinar), o Cristianismo é que necessariamente estaria no segundo, e
teriamos assim, neste ponto, a evolução embaraçando-se e contradizendo-se a si
mesma.


Logo, uma de duas: ou a evolução, em determinados casos, póde suspender-se
expontaneamente,{24} e não só suspender-se, mas até
retroceder e annullar-se a si mesma, o que é contradictorio com a sua idéa
essencial; ou não houve realmente na Idade-media um retrocesso geral e
atrophia dos elementos evolutivos, e é necessario procurar no estudo
comparativo dos elementos immediatamente anteriores e posteriores a essa idade
a existencia de um quid intimum, cujo desenvolvimento, assegurando o
resultado total da evolução, como sendo-lhe essencial, póde ao mesmo tempo,
pela sua particular natureza, suspendel-a parcialmente, durante um
certo tempo e em determinados pontos.


Regeitando a primeira hypothese, como envolvendo um absurdo, fica-nos a
segunda, que não só tem a plasticidade sufficiente para se accommodar á
explicação dos phenomenos divergentes e apparentemente contradictorios de um
periodo tão complexo e revolto como a Idade-media, mas encerra além disso um
real valor philosophico, fazendo entrar na historia uma das idéas fundamentaes
das sciencias da organisação, a idéa de crise, e estabelecendo assim
entre o mundo da vida e o do espirito uma concordancia de bastante alcance.


Nestes termos, diremos que não se deu na Idade-media uma interrupção do
desenvolvimento, mas sim uma de aquellas crises organicas que são
proprias e expontaneas na evolução dentro do mundo dos organismos—fazendo
entrar neste a historia, como uma fórma organica superior e transcendente.
Crises taes são um resultado do mesmo desenvolvimento dessa ordem de forças
complexas (que não são independentes e apenas paralelas,{25} mas convergentes e solidarias) que actuam segundo leis
analogas, tanto nos organismos como nas sociedades e no espirito.


Vê-se claramente como desta solidariedade e convergencia, combinadas com a
acção desigual das circumstancias exteriores sobre cada uma dessas forças,
resultem para muitas dellas desencontros e periodos de estacionamento, em
quanto umas esperam para se desenvolverem que outras tenham attingido um dado
grau de desenvolvimento, sem se realisar o qual ellas mesmas não podem
continuar a sua evolução.


É assim que o sabio paleontologista G. de Saporta (Origens da vida sobre
o globo), comparando a evolução solidaria dos reinos animal e vegetal nas
idades primitivas, nos mostra o primeiro, depois de ter percorrido
successivamente uma serie ascendente de typos, estacionar durante muitos
milhares de annos, á espera que o secundo, cujo desenvolvimento, por causas em
parte desconhecidas, fôra mais demorado, attingisse aquelle termo de ascensão,
sem se realisar o qual não podia o reino animal continuar o seu progresso
especifico. Se considerarmos (com depois dos trabalhos de Darwin e Haekel não
podemos deixar de considerar) que os chamados reinos animal e vegetal não são
sómente paralelos mas solidarios, e constituem realmente um só mundo organico,
teremos um facto consideravel, que a paleontologia nos aponta, o exemplo de uma
immensa e prolongadissima crise, que esse mundo atravessou, a maior porventura
que elle tem atravessado.


Ora é exactamente uma crise analoga que eu sustento ter soffrido a sociedade
europea durante o{26} periodo da Idade-media: o
reino social e politico, depois de rapido e ininterrupto progresso
realisado desde Homero até aos Antoninos, teve de estacionar, esperando que o
reino moral, atravez das varias especies do cristianismo e da
philosophia escolastica, chegasse a um grau de desenvolvimento paralelo ao seu,
que lhe tornasse possivel continuar a progredir. A solidariedade entre o
progresso social e moral da humanidade, de um lado e do outro o desigual
desenvolvimento destes dois elementos, bem patente no facto singular (que aliás
se explica) de ter o mundo antigo produzido o direito romano sem sair do
polytheismo, dão cabalmente, me parece, a razão sufficiente deste
desencontro de forças, cujo resultado foi a grande crise da
Idade-media.


É por tudo isto que, a meu ver, a Idade-media não póde ser reduzida, como
parece fazel-o o sr. Martins, a uma simples tradicção e a um periodo
de atrophia dos elementos verdadeiramente evolutivos do mundo
greco-romano. Para mim, são verdadeiramente evolutivos todos os
elementos da idade-media, e a idade-media contém todos os elementos
evolutivos da civilisação antiga: sómente o grande desenvolvimento e as
posições respectivas é que são differentes. Considero o cristianismo como
essencial á evolução; mais, como o termo necessario de todo o movimento moral
da antiguidade: para mim, não só não foi elle um incidente
perturbador, mas não foi de modo algum um incidente. A transcendencia,
preparada e organisada por todas as escolas philosophicas desde Socrates até
aos Alexandrinos, incluindo os Estoicos e até os Espicuristas (cuja metaphisica
era{27} tão idealista e a moral tão mystica como as das
outras escolas, e que não foram, como a alguns tem parecido, os precursores
incompris dos racionalistas e naturalistas modernos), a
transcendencia, phase necessaria do pensamento humano, tinha
forçosamente de produzir uma religião analoga na essencia ao Cristianismo;
ainda quando lhe faltassem os elementos, quanto a mim puramente morphologicos,
da lenda oriental. Uma prova bem clara desta ultima asserção, encontro-a na
reacção de Juliano, chamado o Apostata, cuja religião-philosophica não era
menos transcendentalistica e mystica do que a cristan, e que, a ter vingado,
haveria produzido uma theologia e uma igreja exactamente como o Cristianismo.
Quero dizer que, dado o estado moral da humanidade na ultima época do periodo
greco-romano, se o cristianismo não era inevitavel, o que era inevitavel era
uma religião na essencia cristan, isto é, mystica. A exaltação mystica, que
então se apossou do espirito humano, se foi um mal (e não creio que o fosse
absolutamente), foi um mal necessario. Era um termo logico da Evolução; e a
Idade-media, que foi o desenvolvimento desse termo, não póde por esse lado ser
considerada como uma simples tradicção.


Em quanto aos Barbaros, bastar-me-ha dizer que não creio que fossem elles os
destruidores da unidade romana, por si não só prestes a desfazer-se, mas já
meia desfeita nos seculos 5.º e 4.º; que sem elles o imperio ter-se-hia
igualmente desmembrado; que elles não impediram a extincção da escravidão
antiga nem a formação da burguezia; que independentemente da influencia{28} germanica, já o feudalismo tendia a formar-se
espontaneamente no imperio em dissolução, desde o seculo 4.º; que finalmente,
muito antes das invasões já as sciencias e as lettras tinham decaido, e
começára um entenebrecimento intellectual, de que os barbaros não devem ser
responsaveis; bastar-me-ha dizer isto para que o sr. Martins aprecie as razões
por que, ainda por este lado, nada encontro de anormal e de perturbador no
curso da evolução geral da civilisação durante a Idade-media, nem vejo que
houvesse interrupção de desenvolvimento produzida por causas estranhas
e fortuitas.


É este o ponto principal da minha divergencia com o autor da
Theoria e por isso o expuz mais detidamente. Os outros, que são ainda
mais indifferentes á idéa geral do livro, sacrifico-os, para entrar quanto
antes na apreciação dessa idéa.


 


II 


Feitas estas reservas, passo a dizer alguma coisa sobre a idéa fundamental
da obra. Obra, ponho eu aqui intencionalmente, porque é verdadeiramente uma
obra, e não apenas um livro, a "Theoria do Socialismo"
Não é uma simples exposição de factos historicos, mais ou menos curiosos,
acompanhada de juizos e considerações, mais ou menos rasoaveis ou eloquentes: é
um todo ordenado e systematico, em que os factos e as idéas se encadeam{29} logicamente, convergindo para um centro commum, que é o
ponto de vista superior que os abrange e explica a todos. É um trabalho
conjunctamente philosophico e scientifico, em que as generalizações formuladas
pela sciencia historica recebem a sua sancção final dos principios racionaes em
que assenta a philosophia da historia—tentativa semelhante na essencia e no
methodo, embora diversa nas conclusões e inferior na execução, á que realizou
Guizot na sua "Historia da Civilisação na Europa" e Michelet
naquella admiravel "Introducção á historia universal". O sr. Martins
não é um erudito, nem um philosopho de profissão: mostrou porém ter sciencia
bastante e sufficiente elevação de pensamento para nunca ser inferior ao que um
tal plano requeria. Ora, tentar isto, e realisal-o, apesar de muitos defeitos
parciaes, com exito feliz na generalidade, é raro merecimento e que sobejamente
justifica, me parece, esta particular designação de obra que dei ao
livro. Escriptos desta natureza e alcance em nenhuma litteratura são
frequentes: o do sr. O. Martins affigura-se-me que é por ora unico entre nós.
Ainda assim, não é bem por isso que me congratulo, mas por ver na "Theoria
do Socialismo" um symptoma animador de franca e séria adopção da idéa
nova pelo espirito portuguez: é isto o que me faz saudar fraternalmente a obra
e o autor.


Socialismo é para muitas pessoas uma palavra aterradora, exactamente porque
não é para essas pessoas mais do que uma palavra. É para outras um symbolo
magico e omnipotente abracadabra, a quem tudo se póde pedir, de quem tudo se
deve{30} esperar, dotado sobrenaturalmente de uma
virtude palingenesica para operar nas coisas humanas uma renovação total e
universal, uma regeneração instantanea e absoluta: estes são os enthusiastas,
que encarnam na palavra socialismo os seus sonhos individuaes de felicidade, em
vez de simplesmente a considerarem como a expressão de uma ordem de phenomenos
objectivos, independente das imaginações sentimentaes de cada qual, e só
adequada á natureza das sociedades no seu desenvolvimento necessario. Apesar do
que ha de respeitavel nos sentimentos desses crentes, estão elles tão longe
como os outros de saberem o que realmente se deve entender por socialismo. A
uns e outros recommendo o livro do sr. Martins, como muito proprio para lhes
fazer perder tanto as esperanças como os terrores apocalypticos.


O socialismo não é nem a subversão violenta das instituições e dos costumes,
nem a palingenesia messianica milagrosamente revelada, para acabar para sempre
com os males humanos, por este ou aquelle inspirado propheta de tal ou qual
cenaculo de crentes: e não é uma coisa, exactamente porque não é a outra. Não
ha nisto paradoxo. Quero dizer que o socialismo não ameaça as instituições e os
costumes, que constituem o organismo e a tradição da humanidade, precisamente
porque não é uma invenção do pensamento individual um systema sem raizes
historicas, exterior á realidade social, mas sáe, pelo contrario, da tradicção
e da historia, é a propria historia e tradicção num periodo das suas
transformações continuas, um parto da razão collectiva e um fructo natural do
mesmo desenvolvimento da sociedade. É por isso{31} que
a não ameaça, porque a sociedade não se destroe a si mesma: desenvolve-se e
transforma-se; o socialismo não é mais do que a palavra que quadra ao grau de
transformação e desenvolvimento do momento actual. O que foi no primeiro
quartel deste seculo o liberalismo, o que tres ou quatro seculos antes havia
sido a monarchia, e antes cinco ou seis as communas e o feudalismo, é o que
será ámanhan (e já hoje começa a ser) o socialismo: um novo periodo e uma nova
fórma no organismo das sociedades europeas. Tão inevitavel como aquelles, será
como elles tão benefico e tão pouco subversivo, sendo, como elles foram, não um
resultado fortuito de opiniões e interesses de individuos, mas um facto
necessario da Providencia immanente na historia.


Em que consista esse facto é o que o sr. Martins, fazendo-se interprete dos
phenomenos sociaes, se propôz explicar, e é o que nós, em companhia delle,
vamos examinar.


Logo na primeira pagina do livro, formula o autor a sua idéa deste modo: a
theoria do socialismo é a evolução.—Desculpe-me o meu amigo se lhe faço ainda
questão duma palavra, mas o rigor nos termos não é indifferente. Duma maneira
geral, a theoria do socialismo é certamente a evolução, mas a evolução dentro
da historia e das coisas sociaes tem um nome mais particular e consagrado: o
Progresso, que é a evolução na série da humanidade. A evolução abrange todas as
séries do desenvolvimento no universo, cosmologico, geologico, organico, etc.,
e por isso inclue a humanidade; mas dentro desta é particularmente o Progresso.
Diriamos, pois, com mais rigor: a theoria{32} do
socialismo é o Progresso. Quizera tambem que o autor, nessa sua primeira
these, tivesse definido com mais clareza e explicado com mais extensão
esta idéa. Mas não importa: o que não se define totalmente nas primeiras
paginas, torna-se bem patente pelo livro adiante, e isso é o essencial. O que o
autor não diz mostra-o no encadeamento dos factos sociaes e na successão das
doutrinas através da historia, de sorte que o seu livro representa-nos em
relevo essa grande lei do progresso nas suas phases verdadeiramente
significativas.


Ora, qual é o termo actual do Progresso? o socialismo, responde o sr.
Martins, com a historia na mão. Mas que socialismo? o de Babeuf, o de
Fourier, de Saint-Simon, desta escola, daquella seita, não: simplesmente o da
humanidade. É nesta resposta que está a originalidade e a segura verdade do
livro. O socialismo não sáe de uma escola ou de uma seita: sáe do mais fundo da
consciencia humana, affeiçoada por tres mil annos de progresso. Não é uma
experiencia; é um resultado.


Resultado de que? Do triplo movimento moral, politico e economico das
sociedades. Abraça o homem todo, e corresponde a uma nova concepção
systhematica (uma affirmação synthetica, como dizem os positivistas)
do Universo, da vida humana e das relações sociaes. Neste momento, a evolução
das doutrinas philosophicas, moraes e juridicas, da sciencia economica, dos
phenomenos politicos e dos phenomenos economicos, converge para um ponto
central. A esse ponto chamamos nós Socialismo, não porque coincida (note-se
bem{33} isto) com este ou aquelle systema dos que
inventaram a palavra, mas simplesmente porque vem satisfazer a aspiração commum
a todos elles, que os produziu e de que eram meros symptomas: de tal sorte que
até com alguns desses systemas póde estar em completa opposição o Socialismo
positivo, como está, por exemplo, com o Communismo.


Desta tripla evolução moral, politica e economica resultam tres grandes
conclusões. Da evolução no mundo moral resulta a autonomia absoluta da
consciencia humana, independente das pretendidas revelações sobrenaturaes para
descobrir a verdade e determinar a justiça; independente de qualquer
auctoridade, além da sua propria, para conhecer e praticar a lei moral. Da
evolução no mundo politico resulta a concepção da liberdade como o unico agente
organisador e director da sociedade, com exclusão de qualquer principio
anterior ou exterior ao direito individual, de qualquer auctoridade que não
seja a da propria liberdade sobre si mesma. Da evolução no mundo economico
resulta a affirmação do trabalho como a base unica justa do valor, tendo por
consequencias, de um lado a egualdade dos trabalhadores perante o capital, mero
instrumento do trabalho e a elle sobordinado e garantido pelo credito e a
mutualidade, do outro lado a egualdade dos trabalhadores entre si, pela divisão
do trabalho, que os torna solidarios e substitue á anarchia da concorrencia
individual a organisação das forças collectivas da producção—e tendo como
resultados, com a annullação dos privilegios capitalista e proprietario, a
consagração da propriedade{34} e do capital
individuaes, e a extincção da lucta das duas classes actuaes, pela conversão de
ambas numa unica de trabalhadores eguaes e livres.


São estas as tres grandes conclusões, que desentranhando-se de um lento
progresso secular, começam a patentear-se no estado actual das doutrinas e dos
phenomenos moraes, politicos e economicos das sociedades contemporaneas.


As phases desse progresso, isto é, o caminho seguido pela intelligencia
humana e pelos factos sociaes para chegarem a estas conclusões, é o que o sr.
Martins historía com muita lucidez e sciencia no seu livro, boa metade do qual
é consagrado a este trabalho de alta critica historica.


Eu é que, nos limites estreitos deste esboço nem poderei sequer indicar, com
alguns nomes, culminantes, os principaes marcos miliarios no caminho deste
jornadear da humanidade em busca dos seus proprios destinos. Mas que magestosa
via crucis!


Desde a doutrina da Graça, com S. Paulo e S. Agostinho, atravez dos meandros
da Escolastica, depois da inspirada philosophia da renascença e da philosophia
mais scientifica do seculo XVII, chega o espirito humano a entrever com Vico e
os encyclopedistas a doutrina emancipadora da immanencia, que no seculo XIX
formulou de um modo cada vez mais positivo as escolas de Hegel, Feuerbach,
Comte, Proudhon. Evolução paralela seguem as doutrinas politicas: desde o
omnis potestas a Deo e a Civitas Dei, atravez da politica
theocratica de S. Thomaz e da politica Cesarista de Dante, atravez do
absolutismo{35} da monarchia civil de Savedra e Bodin e
do despotismo naturalista de Machiavello e Hobbes, vae o principio tradicional
da auctoridade recuando cada vez mais, com Grotius, Locke, Rousseau, Kant,
depois com Fichte, Rittinghaussen, Proudon, diante do principio racional e
humano da liberdade, até ser por elle absorvido, até só ficar de pé a
consciencia juridica do homem, tendo em si mesma a sua propria e absoluta
sancção. As doutrinas economicas, que só no seculo XVIII se desembaraçam das
politicas, galgam de um salto a distancia que vae da auctoridade
(proteccionismo) á liberdade, e pela bocca de Smith, Rossi, Bastiat, Stuart
Mill, proclamam esta ultima, completa, universal.


Ideas! theorias! sonhos! dirão alguns. Não! realidades, porque os factos vão
seguindo, par e passo o desenvolvimento das doutrinas. A secularisação cada vez
mais definida do estado e da sociedade; a transformação das monarchias de
direito divino em monarchias temperadas, depois em democraticas, depois em
republicas populares; os direitos individuaes inscriptos nas constituições; a
egualdade civil; a liberdade da industria; o nivelamento constante das classes;
a importancia crescente do povo trabalhador e das questões do trabalho; o
privilegio capitalista que por toda a parte recúa, batido já nos seus ultimos
intrincheiramentos; o capital que se faz povo, que se faz multidão, e vae já
passando para as mãos do proletariado; um novo mundo economico que emerge com
força do antigo cahos social:—são factos e não utopias, e esses factos trazem
comsigo a sua lição, a sua doutrina.{36} Não sois vós,
conservadores, que tendes por vós a tradição da humanidade, somos nós
revolucionarios, que temos, com o futuro, o passado por nosso lado, o passado
no que elle teve de melhor: a aspiração da liberdade, da igualdade, da justiça.



Mas que immenso caminho andado! Eis-nos á porta de um mundo novo! novo e
todavia feito todo com elementos, que os tempos vieram lentamente accumulando.
Organisar esse mundo é a obra do socialismo. Não é de destruição, essa obra; é
de edificação e de consolidação. Não ameaça um unico direito; define-os a todos
e dá-lhes os seus justos logares. Numa palavra se encerra o socialismo:
organisação espontanea. Livre organisação da industria, do trabalho, do
credito, do capital, do estado; federação juridica e economica, tudo pela
liberdade e tudo para a egualdade; ou como diz, com expressiva concisão, o sr.
Oliveira Martins "uma unica lei, o trabalho, e uma unica norma, a justiça";
eis ahi como á luz da philosophia da historia se deve comprehender o
socialismo.


Terei depois disto logrado fazer perceber ao leitor a essencial differença
que existe entre a theoria historica e positiva do socialismo e o socialismo
utupista das seitas? Ao mesmo tempo que sae da historia como uma natural
evolução, perde elle para logo o caracter contradictorio, problematico e, para
tudo dizer, assustador, com que a principio se apresentou no mundo. Alarga
tambem o seu horisonte, deixa de abraçar sómente uma ordem parcial de
phenomenos sociaes, para abranger todo o movimento{37}
renovador da humanidade contemporanea, na philosophia, na sociedade, no estado
e nas consciencias. Filho legitimo da historia, deixa tambem de a contradizer
no que ella tem de essencial, a familia, a propriedade, a herança, bases da
sociedade, duplamente consagradas pela razão e pela pratica e veneração das
gerações. Não propõe uma construcção arbitraria e artificial da sociedade, mas
pretende sómente ajudal-a no seu desenvolvimento organico, segundo uma theoria
estudada nella mesma, nos seus antecedentes. É, numa palavra, verdadeiramente
conservador o socialismo, por isso mesmo que é verdadeiramente progressista. E
se eu tivesse algum direito de em nome delle dar um conselho aos homens e aos
partidos que, por se julgarem conservadores, entendem ter obrigação de combater
uma philosophia social, que não conhecem, ou diria a esses illudidos: Fazei-vos
socialistas, se quereis realmente merecer o nome de conservadores, que por ora
não tendes sufficientemente justificado: passae para este lado, que é onde
estão os representantes da verdadeira tradição da humanidade, tradição não de
entenebrecimento e oppressão, de odio e lucta systematica, mas de luz e
liberdade, de paz e conciliação: ou, senão, examinae pelo menos antes de
condemnar, informae-vos antes de amaldiçoar, aliás teremos de dizer que sois só
conservadores da vossa propria ignorancia e obsecada paixão.


Mas eu nao tenho direito de dar conselhos a quem não m'os pede nem me julga
auctorisado a dal-os. Depois, talvez este meu candido appello,{38} para a conciliação e a tolerancia, seja ainda uma
daquellas muitas utopias que só merecem um sorriso de desdenhosa compaixão dos
homens praticos encanecidos no trato das coisas reaes do mundo...
Talvez!


Paciencia. Veremos o que o tempo praticamente responde a tudo isto.



 


Fevereiro-Março, 1873.{39}


 


Le Portugal contemporain—Oliveira
Martins 


En dehors de la littérature proprement dite, le Portugal ne possède
aujourd'hui qu'un seul écrivain réellement supérieur: c'est M. Oliveira
Martins, l'auteur de la Bibliotheca das Sciencias sociaes. Définir son
genre et le classer d'un mot me semble chose presque impossible, par la simple
raison que ce mot n'existe pas encore: socialiste a un sens en même
temps étroit et vague; sociologiste serait un barbarisme. Si, depuis
les Grecs on a toujours écrit l'histoire, disserté sur la politique et plus ou
moins observé l'économie et les mœurs des nations, ce n'est que depuis un
demi-siècle à peine qu'on a été amené à étudier scientifiquement la Société, en
la considérant comme un tout naturel et réel, dont les phénomènes sont
susceptibles d'être ramenés à des relations générales et fixes, c'est-à-dire à
des lois. De là la constitution d'un nouveau et dernier groupe de sciences, qui
est venu s'ajouter à celles qui existaient déjà: le groupe des sciences
morales.


M. Oliveira Martins (socialiste ou sociologiste, comme on
voudra) s'occupe donc de sciences sociales, et, quoique jeune encore, mérite,
par la profondeur de ses recherches, l'originalité et l'ampleur{40} de ses vues et la fermeté de sa méthode, d'être rangé
parmi les mâitres et promoteurs de ces études nouvelles. En outre, son estyle,
par ses qualités de vigueur, de vie et d'élévation, quoique trop souvent
incorrect et déparé parfois par le mauvais goût, fait de l'auteur de la
Bibliotheca das Sciencias un écrivain de premier ordre.


Les premiers ouvrages de M. Oliveira Martins (Theoria do Socialismo
et Portugal e o socialismo), parus à Lisbonne vers 1873 et 1874,
appelèrent sur les lèvres du petit nombre de personnes en état de les juger un
Tu Marcellus cris! prophétique. Touffus d'idées hardies, mais encore
mal définies, et auxquelles manquait une base solide de connaissances
positives, obscurs et confus par le style, ces deux livres dénonçaient pourtant
les maîtresses qualités qui font le penseur et l'écrivain d'ordre supérieur.



En effet, le germe des doctrines exposées plus tard dans la
Bibliotheca s'y trouvait déjà formulé dès la première page dans ces
mots: "La théorie du socialisme c'est l'évolution.", Depuis, la pensée
laborieuse de notre auteur n'a fait qu'approfondir et développer cette idée, en
l'étayant de solides études économiques, politiques et historiques.


Laissant là la manière sèche et étroite des économistes et leur méthode tout
abstraite, M. Oliveira Martins conçoit la société comme un tout vivant, un être
collectif qui, comme l'homme lui-même, est à la fois naturel et rationnel,
sujet dans son développement à la double action des lois de la nature,
auxquelles se rattache la sociabilité elle-même dans ses formes primordiales,
et des principes juridiques et moraux qui sont le domaine{41} propre et exclusif de l'humanité. La lutte, l'équilibre,
la pénétration et l'opposition de ces deux éléments constituent, aux yeux de
nôtre auteur, l'être même de la société, dont le développement, changeant et
variable comme celui de toute chose vivante, peut présenter des aspects très
dissemblables et impropres: rien n'y est absolu, rien n'y est nécessaire,
hormis les lois générales de la nature et l'essence rationnelle et morale de
l'homme. La méthode des sciences sociales ne peut donc pas être abstraite: elle
doit être, avant tout, historique.


C'est à ce point de vue, et non pas seulement en naturaliste et économiste,
mais encore en juriste et moraliste, que M. Oliveira Martins s'est placé pour
étudier dans sa Bibliotheca l'ensemble des phénomènes,—travail,
distribution, propriété, classes, gouvernement, juridiction, culte, etc.,—qui
constituent le vaste domaine, encore imparfaitement jalonné, des sciences
sociales. La Bibliotheca comprend déjà 12 volumes. En outre, M.
Oliveira Martins a publié un Mémoire sur la Circulation fiduciaire et
diverses brochures se rattachant toutes aux questions sociales. L'espace nous
manque pour donner même une courte analyse de chacun des volumes déjà parus de
la Bibliotheca, et il faut que je me borne à l'exposition sommaire que
je viens de faire des idées culminantes et de la méthode de l'auteur. Mais je
dois au moins appeller l'attention des personnes compétentes sur deux de ces
volumes (Quadro das instituições primitivas et O Regime das
riquezas), qui, par leur grande originalité de vues et de forme,
mériteraient bien d'être traduits en français ou en allemand.{42}


La fécondité de la méthode historique de l'auteur y devient évidente. A
l'encontre des économistes orthodoxes, qui dessèchent la réalité humaine dans
leurs formules et prétendent réduire la vie de la société à une espèce
d'algèbre inflexible, M. Oliveira Martins, plongeant en pleine réalité, nous
montre l'origine variable et les formes multiples des institutions sociales
assujeties dans leur développement non à des lois purement naturelles, comme le
prétendent les économistes, mais avant tout à des raisons intimes et
humaines. Jamais les fatalités naturelles n'y étouffent complètement
l'être moral de l'humanité, et, même dans ses formes premières et plus rudes,
la société apparaît comme le domaine de la liberté. La concurrence y joue un
grand rôle, sans doute, mais contrecarré ou endigué par des forces juridiques
et morales. La pure mécanique sociale, telle que la rêvent les économistes, n'y
triomphe jamais non plus que cet individualisme abstrait qui serait plutôt
l'idéal de la sauvagerie que celui de la civilisation. Celle-ci, loin de
marcher de plus en plus dans le sens des fameuses "lois naturelles", tend au
contraire à s'en affranchir, et la société, dont l'idéal est la justice et non
la nécessité, va graduellement se rapprochant de ce type de raison et de
liberté qui est l'être même de l'homme.


On voit, par ce rapide aperçu, que M. Oliveira Martins se rattache à l'école
appelé en Allemagne des Katheder-Socialisten: il doit beaucoup aussi à
ce puissant penseur, si mal compris encore aujourd'hui, P.-J. Proudhon. Mais,
socialiste doublé d'un historien, il projette sur toutes ces questions une
lumière qui les fait voir sous des aspects nouveaux{43}
en dehors du terrain forcément étroit des écoles et des discussions, et dans
les larges perspectives de la réalité. Là est, à mon avis, sa principale
originalité.


Je voudrais être bref; mais je dois pourtant dire encore quelque chose des
deux ouvrages (Historia de Portugal et Portugal
contemporaneo), qui M. Oliveira Martins a consacrés à l'histoire de notre
pays, et qui se rattachent à la Bibliotheca, plutôt qu'ils n'en font
partie. A première vue, ces livres semblent ne devoir interesser que les seuls
Portugais; on verra qu'ils ont une portée bien plus générale.


Le Portugal contemporain est une énigme que personne en Europe ne comprend
et dont, même chez nous, bien peu de gens savent le mot. On cite généralement
le Portugal comme un modèle des petits pays libres et sages: pas de révolutions
ni de luttes de classes; la paix, le fonctionnement régulier du régime
parlamentaire; on l'oppose souvent à l'Espagne, périodiquement convulsionée. Et
pourtant ce pays modèle est—la Turquie exceptée—le plus mal administré qui
soit en Europe. Après 50 ans de paix, sa dette publique est une des plus
écrasantes et elle s'accroît tous les jours, car le budget portugais se solde
régulièrement en déficit. L'esprit publique est nul en dépit d'une multitude de
journaux ordinairement éphémères et tous plus insignifiants les uns que les
autres, et la politique est devenue l'apanage, de haut en bas et de droite à
gauche, d'une classe de gens à peu près ignares et tenus généralement en estime
médiocre. Quant à l'armée, le moins qu'on en puisse dire est qu'elle est aussi
fantastique{44} que coûteuse, tandis que l'instruction
populaire est lamentable et que l'enseignement supérieur (a l'excepction de
deux ou trois écoles spéciales) est souverainemente pedantesque ou vide[1]. Le seul sentiment national
un peu perceptible est une espèce de haine sourde et instinctive contre
l'Espagne, qu'on ne connaît pas, et, dans les classes cultivées, l'admiration
béate de tout ce qui est français, qu'on suige à tort et à travers, dans les
lois, les mœurs, la litterature et la langue même, qui va s'adultérant de
plus en plus.


Voilà, on en conviendra, pour une nation réputée "le modèle des petits pays
sages et libres", des aspects singulièrement imprévus!


La raison de ce remarquable phénomène de pathologie sociale est que Portugal
est la seule nation en Europe qui soit réellement vieille et caduque.
On peut lui appliquer les constitutions, les lois, les règlements et les
phrases qu'on voudra; rien n'y fait, car il n'y a pas de stimulants pour la
décrepitude. Elle acceptera les libertés comme les coups, les constitutions
comme les épidemies, avec le calme indifférent de l'insensibilité et de
l'inconscience. De là sa paix profonde et son étonnante sagesse; de là aussi un
irrémédiable affaissement. Les contradictions sans nombre qui présente{45} notre état social, politique et intellectuel, et qui
déroutent l'observateur (pas un voyageur en Portugal n'a compris ce pays),
n'ont pas d'autre raison. Les mots ne répondent plus aux choses, et les
meilleurs lois ne sont que de petits chiffons de papier emportés de France.
C'est un système de mensonge naïf et inconscient. La réalité, c'est cet
affaissement irrémédiable d'un organisme national arrivé à l'extrême limite de
ses forces vitales.


L'étiologie historique de ce cas remarquable a été faite, pour la première
fois, et supérieurement, par M. Oliveira Martins, dans son Historia de
Portugal, tandis que son Portugal Contemporaneo fait toucher du
doigt les contradictions incurables de la situation actuelle, issue, non de la
raison consciente e d'un effort viril de toute la nation, mais des illusions
plus au moins généreuses d'un petit nombre de révolutionnaires et de l'atonie
des masses, sur lesquelles on faisait cette expérience doctrinaire: in
anima vili. On y apprend à connaître le quid spécial de la
Révolution portugaise de 1834, la fatalité qui y menait et qui changeant tout à
coup d'aspect, allait présider aux convulsions d'abord, puis aux mécomptes, aux
désillusions, aux compromis lâches, et finalement au marasme actuel. Le
Portugal Contemporaneo est l'histoire cruelle de cet avortement.
L'auteur y fait, pièces en main et pas a pas, le procès de ce libéralisme
bourgeois, en même temps abstrait et utilitaire qui, après 50 ans de domination
incontestée, aboutit à une situation inextricable et de la débâcle imminente.
Comme description détaillée d'un cas de pathologie sociale, ce livre, qui, sous
d'autres rapports, n'interesse que les Portugais,{46}
peut offrir un intérêt spécial à toux ceux qui s'occupent, en hommes de science
et en philosophes, des choses de la société.


Les causes premières de cette maladie profonde à laquelle succombe
actuellement la nation portugaise ont été mises en lumière par M. Oliveira
Martins, dans son Historia de Portugal.


Em 1580, après la catastrophe d'Alcacer-Kibir, le Portugal était réellement
mort. L'œuvre féconde et glorieuse de sa vie historique était accomplie;
mais l'ouvrier héroïque gisait exténué. L'application en grand, pendant trois
quarts de siècle, d'un faux système d'exploitation coloniale avait ruiné le
pays et troublé profondement sa constitution sociale: le jésuitisme, d'un autre
côté, avait épaissi ou perverti son intelligence, brisé son ressort moral,
faussé son libre génie, et, en étouffant tous les germes de l'esprit moderne
que la Renaissance avait si abondamment semés, paralysé tout développement
ulterieur et tué l'avenir. Philippe II, en réunissant le Portugal à la couronne
d'Espagne, n'a donc fait que cueillir un fruit mûr. L'histoire du Portugal
aurait dû finir à cette époque-là. La restauration nationale de 1640 a été un
fait en grande partie artificiel, possible seulement par l'abbatement de
l'Espagne, qui avait perdu sa force d'attraction.


Le nouveau Portugal, qui commence à cette date-là, n'a rien de l'autre, rien
de sa force noble, de son hardi génie. Ce n'est qu'un triste bâtard, un être
malingre et malvenu, le produit artificiel de la diplomatie, que son grand ami,
l'Anglais hérétique, protège, rudoye, amuse et exploite. De sa seule force, il
ne tiendrait pas debout: il est{47} donc juste qu'il
paye celui qui le soutient. Il le payera des restes de son noble héritage, de
ses colonies, qui s'en iront l'une après l'autre grossir l'empire de la
nouvelle reine des mers; il le payera encore en traités de commerce, qui le
ruineront au profit de son loyal protecteur. Cela s'appella la glorieuse
restauration portugaise de 1640—œuvre néfaste entre toutes, qui démembra
l'Espagne et compromit pour des siècles, peut-être pour toujours, l'avenir de
la peninsule ibérique.


Mais, à côté de l'Anglais hérétique, le jésuite aussi avait travaillé à
cette œuvre glorieuse: il reçut sa paye. On lui abandonna complètement
l'éducation, l'âme de la nation. Le Portugal a été, pendant deux siècles, plus
encore que le Paraguay, le véritable paradis des jésuites. Leur produit
spécial, leur œuvre de prédilection, le cagot, y arriva à la plus
merveilleuse perfection. Le cagotisme a été véritablement le trait, le signe
particulier du nouveau Portugal: c'est par là qu'il acquit une physionomie.
Comme état de psychologie collective, il survécut à la destruction des
jésuites, il a traversé les révolutions: il s'est accommodé du libéralisme, et,
chose surprenante, de l'incrédulité elle-même! Il dure toujours, et la
situation trouble, maladive, énigmatique d'aujourd'hui est avant tout son
œuvre.


Voilà, aussi brièvement que possible, la vérité sur le Portugal moderne.
Cette vérité n'était pas inconnue avant les livres de M. Oliveira Martins: on
la pressentait plus au moins, en tâtonnant à travers le brouillard d'illusions
séculaires et officielles: quelques-uns même avaient osé la formuler. Mais,
seuls, les livres de M. Oliveira Martins{48} l'on
déduite historiquement, c'est-à-dire, en présentant nettement les faits et en
les ramenant à leurs causes. Dans ces livres si vivants, si incisifs, la forme
est narrative et pittoresque, le fond est philosophique. C'est de la très ferme
étiologie historique. En suivant l'histoire à travers la variété animée des
scènes et des personnages, le lecteur s'aperçoit tout-à-coup qu'on lui a fait
une démonstration en règle. Ce n'est pas là une des moindres originalités de la
manière de M. Oliveira Martins.


Du reste, pour nous autres, tout est original dans ces livres, l'idée comme
la forme, le point de vue critique comme la manière réaliste. Le Portugal,
depuis sa Révolution, n'avait encore eu qu'un seul homme supérieurement doué et
fortement préparé pour le travail de l'histoire: A. Herculano. Mais, outre que
Herculano ne s'est jamais occupé que de l'histoire anterieure à 1580 (qu'on
peut considerer comme l'histoire d'une autre nation) il était trop dogmatique
dans ses vues et trop raide et guindé dans son estyle, pour qu'on puisse
trouver dans ses livres la vie et la philosophie, c'est-à-dire l'âme et la
forme de l'histoire. Son œuvre puissant d'effort et de savoir, souvent
éloquente, a suivi toutefois une direction trop particulière.


Pour les autres qui se sont occupés de l'histoire moderne du Portugal,
Rebello da Silva, en dépit de son admirable talent litteraire, n'a été qu'un
médiocre rhéteur: Pinheiro Chagas n'est qu'un compilateur dénué de toute
critique et même de toute idée. Ceux qui ont osé affronter les livres de M.
Theophilo Braga ont eu quelquefois la consolation d'y rencontrer l'ombre d'une
idée neuve et juste et quelques aperçus hardis ou ingénieux,{49} trop vite noyés dans le fatras babylonien d'une
érudition en délire. Les ouvrages historiques de M. Oliveira Martins restent
donc originaux au premier chef et sans précédents dans nôtre litterature. Dans
les litteratures étrangères, ils se rattachent surtout à Michelet et
Carlyle—avec moins d'imagination et d'intention poétique, mais avec plus de
fermeté et de largeur dans les vues.


Vous allez croire maintenant que l'homme audacieux qui a osé dire à son pays
les vérités les plus cruelles et les plus humiliantes pour sa vanité, doit être
chez nous une espèce de paria, un lépreux tenu à distance par le monde
officiel, quelque chose comme Proudhon l'a été en France sa vie durant?


Rassurez-vous. M. Oliveira Martins est membre de l'Académie Royale de
Lisbonne et de l'Institut universitaire de Coimbra.


Il a vu un de ses livres, et non pas des moins sévères (A circulação
fiduciaria), couronné par cette même Académie Royale. Le monde officiel le
fête, le choye, l'aime de tout son cœur. Les ministres sont très heureux
quand il veut bien se charger de quelque travail qui demande beaucoup de savoir
et beaucoup de désinteressement. Je ne sache pas non plus que ces terribles
livres aient eu de contradicteurs. En un mot, il ne tiendrait qu'a lui d'être
l'homme du jour dans le pays qu'il a si malmené.


Etonnant, n'est-ce pas?—Pour qui sait comprendre, ce simple fait en dit
plus long que de gros volumes!


 


1884.{50}




[1] Un seul fait suffira.
A l'Ecole des hautes études litteraires (curso superior de lettras) de
Lisbonne, la chaire de litterature ancienne est occupé par un monsieur qui ne
ne sait pas un mot de grec—et, chose plus curieuse encore, parmi les membres
du jury de concours qui l'a reçu (composé de professeurs du dit Curso
superior et de membres délégués de l'Académie royale de Lisbonne), pas
un seul non plus ne connaissait le grec!




 


Oliveira Martins e o partido
progressista 





CARTA A SEBASTIÃO
D'ARRUDA DA COSTA BOTELHO



Villa do Conde, 1 de agosto de 1885


Meu Sebastião





Mando-te esses numeros da Provincia para veres o caracter
imponente, que teve a manifestação do Porto e o tom a que o O. Martins tem
sabido levantar o Progressismo, que tão desafinado andava. Verás tambem que
elle não renegou, nem se desdiz. A bandeira que desfralda é a do Socialismo,
como até aqui. Convencido como está, e estão todos os que sabem observar os
factos, da incapacidade actual, (e que o será ainda por muito tempo), do
partido republicano para fundar seja o que fôr e vendo ao mesmo tempo a
imminencia de uma crise pavorosa, o O. Martins fez acto verdadeiro de
patriotismo, procurando aquelles elementos, que bem dirigidos e transformados,
poderão por ventura fornecer ainda um ponto de apoio no meio do naufragio. Um
homem como O. Martins, não dá um passo destes, nem toma posição de tamanha
responsabilidade, sem{51} ter visto bem as cousas e
estudado o melhor caminho. Tem sido approvado por muita da melhor gente. O O.
Martins é o unico homem politico superior que temos, pois reune a um elevado
caracter um saber vasto e não só theorico mas technico e um poder de trabalho
incomparavel. Quando um tal homem dá um passo, como elle deu, o dever da gente
seria, ainda quando o não approve, é não o estorvar na sua tentativa,
reconhecendo a pureza das suas intenções. Os republicanos, porém, cobriram-n'o
de insultos e imputações as mais baixas—e no dia seguinte o que fizeram? foram
alliar-se com os regeneradores, para combater o movimento por elle iniciado,
movimento que pode falhar, mas que é sem duvida sério e exprime o sentir
nacional, pelo menos neste ponto de querer acabar com essa alliança da
burocracia com a finança, que é a fatalidade do partido regenerador, origem da
corrupção politica e de um systematico desgoverno. Destruir essa oligarchia
burocratico-financeira, que nos domina e desmoralisa, ha tantos annos, e
impedir por meio de leis convenientes que ella possa de futuro tornar a
formar-se, parece-me coisa muito mais importante do que uma simples alteração
no caracter do poder executivo, cousa que deve ficar para depois, pois só as
reformas economicas e financeiras tornarão aquella outra puramente politica,
não só possivel, mas fecunda e duradoura. Isto tanto mais, quanto está
imminente a bancarrota e uma tremenda crise social; a proclamação da Republica,
não só não remediaria esses grandes males, (pois que influencia póde ter uma
reforma só politica nos elementos financeiros{52} e
economicos?) mas traria mais uma complicação e elemento de desordem, como ainda
em 1873 se viu em Hespanha. Convém, pelo contrario, addiar essa questão, visto
que não é urgente, e não complicar com ella a outra, urgentissima. É de boa
politica, como é de boa logica, dividir as questões para as resolver, e começar
por aquellas, que resolvidas, podem facilitar a resolução das outras. Impedir
que tudo venha a baixo parece ser a cousa mais urgente. Depois reformar a
constituição economica, de modo a impedir que um tal estado de cousas possa vir
a repetir-se. E só depois organisar a constituição politica, tanto no que toca
ao legislativo, como ao executivo, de modo a dar estabilidade e duração aos
progressos realisados. Pódes crêr que estas são hoje, como sempre foram, as
aspirações do O. Martins, que continúa sendo tão bom socialista e republicano
como era dantes. Eu, por mim, approvo-o inteiramente na marcha que vae
seguindo, e desejava que toda a gente séria lhe désse o apoio indispensavel,
ainda aos maiores politicos, para fazerem qualquer cousa. Se todos começarem a
hostilisal-o, é claro que nada poderá fazer. Virá a terra, e com elle a ultima
esperança deste pobre Portugal. Então teremos o diluvio.


Adeus, meu Sebastião. Do teu de c.


 


A. de Q.


{53}


 


INDICE




Os Lusiadas, ensaio sobre Camões e a sua obra, em relação á sociedade
portugueza e ao movimento da Renascença, por J. P. de Oliveira Martins. Porto,
1872 (Folhetim do Primeiro de Janeiro) ... 5


Theoria do socialismo, evolução politica e economica das Sociedades da
Europa, por J. P. de Oliveira Martins. Lisboa, 1872 (Artigos do Diario
Popular) ... 18


Le Portugal contemporain—Oliveira Martins (Estudo publicado na Revue
Universelle et Internationale). Paris, 1884 ... 39


Oliveira Martins e o partido progressista, carta a Sebastião de Arruda da
Costa Botelho, testamenteiro do grande poeta-philosopho ... 50





{54}


 


NOTA


O presente opusculo constitue a mais respeitosa homenagem dos testamenteiros
de Anthero de Quental á memoria do glorioso escriptor Oliveira Martins.


 


PREÇO 300 réis













*** END OF THE PROJECT GUTENBERG EBOOK OLIVEIRA MARTINS ***



    

Updated editions will replace the previous one—the old editions will
be renamed.


Creating the works from print editions not protected by U.S. copyright
law means that no one owns a United States copyright in these works,
so the Foundation (and you!) can copy and distribute it in the United
States without permission and without paying copyright
royalties. Special rules, set forth in the General Terms of Use part
of this license, apply to copying and distributing Project
Gutenberg™ electronic works to protect the PROJECT GUTENBERG™
concept and trademark. Project Gutenberg is a registered trademark,
and may not be used if you charge for an eBook, except by following
the terms of the trademark license, including paying royalties for use
of the Project Gutenberg trademark. If you do not charge anything for
copies of this eBook, complying with the trademark license is very
easy. You may use this eBook for nearly any purpose such as creation
of derivative works, reports, performances and research. Project
Gutenberg eBooks may be modified and printed and given away—you may
do practically ANYTHING in the United States with eBooks not protected
by U.S. copyright law. Redistribution is subject to the trademark
license, especially commercial redistribution.



START: FULL LICENSE


THE FULL PROJECT GUTENBERG LICENSE


PLEASE READ THIS BEFORE YOU DISTRIBUTE OR USE THIS WORK


To protect the Project Gutenberg™ mission of promoting the free
distribution of electronic works, by using or distributing this work
(or any other work associated in any way with the phrase “Project
Gutenberg”), you agree to comply with all the terms of the Full
Project Gutenberg™ License available with this file or online at
www.gutenberg.org/license.


Section 1. General Terms of Use and Redistributing Project Gutenberg™
electronic works


1.A. By reading or using any part of this Project Gutenberg™
electronic work, you indicate that you have read, understand, agree to
and accept all the terms of this license and intellectual property
(trademark/copyright) agreement. If you do not agree to abide by all
the terms of this agreement, you must cease using and return or
destroy all copies of Project Gutenberg™ electronic works in your
possession. If you paid a fee for obtaining a copy of or access to a
Project Gutenberg™ electronic work and you do not agree to be bound
by the terms of this agreement, you may obtain a refund from the person
or entity to whom you paid the fee as set forth in paragraph 1.E.8.


1.B. “Project Gutenberg” is a registered trademark. It may only be
used on or associated in any way with an electronic work by people who
agree to be bound by the terms of this agreement. There are a few
things that you can do with most Project Gutenberg™ electronic works
even without complying with the full terms of this agreement. See
paragraph 1.C below. There are a lot of things you can do with Project
Gutenberg™ electronic works if you follow the terms of this
agreement and help preserve free future access to Project Gutenberg™
electronic works. See paragraph 1.E below.


1.C. The Project Gutenberg Literary Archive Foundation (“the
Foundation” or PGLAF), owns a compilation copyright in the collection
of Project Gutenberg™ electronic works. Nearly all the individual
works in the collection are in the public domain in the United
States. If an individual work is unprotected by copyright law in the
United States and you are located in the United States, we do not
claim a right to prevent you from copying, distributing, performing,
displaying or creating derivative works based on the work as long as
all references to Project Gutenberg are removed. Of course, we hope
that you will support the Project Gutenberg™ mission of promoting
free access to electronic works by freely sharing Project Gutenberg™
works in compliance with the terms of this agreement for keeping the
Project Gutenberg™ name associated with the work. You can easily
comply with the terms of this agreement by keeping this work in the
same format with its attached full Project Gutenberg™ License when
you share it without charge with others.


1.D. The copyright laws of the place where you are located also govern
what you can do with this work. Copyright laws in most countries are
in a constant state of change. If you are outside the United States,
check the laws of your country in addition to the terms of this
agreement before downloading, copying, displaying, performing,
distributing or creating derivative works based on this work or any
other Project Gutenberg™ work. The Foundation makes no
representations concerning the copyright status of any work in any
country other than the United States.


1.E. Unless you have removed all references to Project Gutenberg:


1.E.1. The following sentence, with active links to, or other
immediate access to, the full Project Gutenberg™ License must appear
prominently whenever any copy of a Project Gutenberg™ work (any work
on which the phrase “Project Gutenberg” appears, or with which the
phrase “Project Gutenberg” is associated) is accessed, displayed,
performed, viewed, copied or distributed:


    This eBook is for the use of anyone anywhere in the United States and most
    other parts of the world at no cost and with almost no restrictions
    whatsoever. You may copy it, give it away or re-use it under the terms
    of the Project Gutenberg License included with this eBook or online
    at www.gutenberg.org. If you
    are not located in the United States, you will have to check the laws
    of the country where you are located before using this eBook.
  


1.E.2. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is
derived from texts not protected by U.S. copyright law (does not
contain a notice indicating that it is posted with permission of the
copyright holder), the work can be copied and distributed to anyone in
the United States without paying any fees or charges. If you are
redistributing or providing access to a work with the phrase “Project
Gutenberg” associated with or appearing on the work, you must comply
either with the requirements of paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 or
obtain permission for the use of the work and the Project Gutenberg™
trademark as set forth in paragraphs 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.3. If an individual Project Gutenberg™ electronic work is posted
with the permission of the copyright holder, your use and distribution
must comply with both paragraphs 1.E.1 through 1.E.7 and any
additional terms imposed by the copyright holder. Additional terms
will be linked to the Project Gutenberg™ License for all works
posted with the permission of the copyright holder found at the
beginning of this work.


1.E.4. Do not unlink or detach or remove the full Project Gutenberg™
License terms from this work, or any files containing a part of this
work or any other work associated with Project Gutenberg™.


1.E.5. Do not copy, display, perform, distribute or redistribute this
electronic work, or any part of this electronic work, without
prominently displaying the sentence set forth in paragraph 1.E.1 with
active links or immediate access to the full terms of the Project
Gutenberg™ License.


1.E.6. You may convert to and distribute this work in any binary,
compressed, marked up, nonproprietary or proprietary form, including
any word processing or hypertext form. However, if you provide access
to or distribute copies of a Project Gutenberg™ work in a format
other than “Plain Vanilla ASCII” or other format used in the official
version posted on the official Project Gutenberg™ website
(www.gutenberg.org), you must, at no additional cost, fee or expense
to the user, provide a copy, a means of exporting a copy, or a means
of obtaining a copy upon request, of the work in its original “Plain
Vanilla ASCII” or other form. Any alternate format must include the
full Project Gutenberg™ License as specified in paragraph 1.E.1.


1.E.7. Do not charge a fee for access to, viewing, displaying,
performing, copying or distributing any Project Gutenberg™ works
unless you comply with paragraph 1.E.8 or 1.E.9.


1.E.8. You may charge a reasonable fee for copies of or providing
access to or distributing Project Gutenberg™ electronic works
provided that:


    	• You pay a royalty fee of 20% of the gross profits you derive from
        the use of Project Gutenberg™ works calculated using the method
        you already use to calculate your applicable taxes. The fee is owed
        to the owner of the Project Gutenberg™ trademark, but he has
        agreed to donate royalties under this paragraph to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation. Royalty payments must be paid
        within 60 days following each date on which you prepare (or are
        legally required to prepare) your periodic tax returns. Royalty
        payments should be clearly marked as such and sent to the Project
        Gutenberg Literary Archive Foundation at the address specified in
        Section 4, “Information about donations to the Project Gutenberg
        Literary Archive Foundation.”
    

    	• You provide a full refund of any money paid by a user who notifies
        you in writing (or by e-mail) within 30 days of receipt that s/he
        does not agree to the terms of the full Project Gutenberg™
        License. You must require such a user to return or destroy all
        copies of the works possessed in a physical medium and discontinue
        all use of and all access to other copies of Project Gutenberg™
        works.
    

    	• You provide, in accordance with paragraph 1.F.3, a full refund of
        any money paid for a work or a replacement copy, if a defect in the
        electronic work is discovered and reported to you within 90 days of
        receipt of the work.
    

    	• You comply with all other terms of this agreement for free
        distribution of Project Gutenberg™ works.
    



1.E.9. If you wish to charge a fee or distribute a Project
Gutenberg™ electronic work or group of works on different terms than
are set forth in this agreement, you must obtain permission in writing
from the Project Gutenberg Literary Archive Foundation, the manager of
the Project Gutenberg™ trademark. Contact the Foundation as set
forth in Section 3 below.


1.F.


1.F.1. Project Gutenberg volunteers and employees expend considerable
effort to identify, do copyright research on, transcribe and proofread
works not protected by U.S. copyright law in creating the Project
Gutenberg™ collection. Despite these efforts, Project Gutenberg™
electronic works, and the medium on which they may be stored, may
contain “Defects,” such as, but not limited to, incomplete, inaccurate
or corrupt data, transcription errors, a copyright or other
intellectual property infringement, a defective or damaged disk or
other medium, a computer virus, or computer codes that damage or
cannot be read by your equipment.


1.F.2. LIMITED WARRANTY, DISCLAIMER OF DAMAGES - Except for the “Right
of Replacement or Refund” described in paragraph 1.F.3, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation, the owner of the Project
Gutenberg™ trademark, and any other party distributing a Project
Gutenberg™ electronic work under this agreement, disclaim all
liability to you for damages, costs and expenses, including legal
fees. YOU AGREE THAT YOU HAVE NO REMEDIES FOR NEGLIGENCE, STRICT
LIABILITY, BREACH OF WARRANTY OR BREACH OF CONTRACT EXCEPT THOSE
PROVIDED IN PARAGRAPH 1.F.3. YOU AGREE THAT THE FOUNDATION, THE
TRADEMARK OWNER, AND ANY DISTRIBUTOR UNDER THIS AGREEMENT WILL NOT BE
LIABLE TO YOU FOR ACTUAL, DIRECT, INDIRECT, CONSEQUENTIAL, PUNITIVE OR
INCIDENTAL DAMAGES EVEN IF YOU GIVE NOTICE OF THE POSSIBILITY OF SUCH
DAMAGE.


1.F.3. LIMITED RIGHT OF REPLACEMENT OR REFUND - If you discover a
defect in this electronic work within 90 days of receiving it, you can
receive a refund of the money (if any) you paid for it by sending a
written explanation to the person you received the work from. If you
received the work on a physical medium, you must return the medium
with your written explanation. The person or entity that provided you
with the defective work may elect to provide a replacement copy in
lieu of a refund. If you received the work electronically, the person
or entity providing it to you may choose to give you a second
opportunity to receive the work electronically in lieu of a refund. If
the second copy is also defective, you may demand a refund in writing
without further opportunities to fix the problem.


1.F.4. Except for the limited right of replacement or refund set forth
in paragraph 1.F.3, this work is provided to you ‘AS-IS’, WITH NO
OTHER WARRANTIES OF ANY KIND, EXPRESS OR IMPLIED, INCLUDING BUT NOT
LIMITED TO WARRANTIES OF MERCHANTABILITY OR FITNESS FOR ANY PURPOSE.


1.F.5. Some states do not allow disclaimers of certain implied
warranties or the exclusion or limitation of certain types of
damages. If any disclaimer or limitation set forth in this agreement
violates the law of the state applicable to this agreement, the
agreement shall be interpreted to make the maximum disclaimer or
limitation permitted by the applicable state law. The invalidity or
unenforceability of any provision of this agreement shall not void the
remaining provisions.


1.F.6. INDEMNITY - You agree to indemnify and hold the Foundation, the
trademark owner, any agent or employee of the Foundation, anyone
providing copies of Project Gutenberg™ electronic works in
accordance with this agreement, and any volunteers associated with the
production, promotion and distribution of Project Gutenberg™
electronic works, harmless from all liability, costs and expenses,
including legal fees, that arise directly or indirectly from any of
the following which you do or cause to occur: (a) distribution of this
or any Project Gutenberg™ work, (b) alteration, modification, or
additions or deletions to any Project Gutenberg™ work, and (c) any
Defect you cause.


Section 2. Information about the Mission of Project Gutenberg™


Project Gutenberg™ is synonymous with the free distribution of
electronic works in formats readable by the widest variety of
computers including obsolete, old, middle-aged and new computers. It
exists because of the efforts of hundreds of volunteers and donations
from people in all walks of life.


Volunteers and financial support to provide volunteers with the
assistance they need are critical to reaching Project Gutenberg™’s
goals and ensuring that the Project Gutenberg™ collection will
remain freely available for generations to come. In 2001, the Project
Gutenberg Literary Archive Foundation was created to provide a secure
and permanent future for Project Gutenberg™ and future
generations. To learn more about the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation and how your efforts and donations can help, see
Sections 3 and 4 and the Foundation information page at www.gutenberg.org.


Section 3. Information about the Project Gutenberg Literary Archive Foundation


The Project Gutenberg Literary Archive Foundation is a non-profit
501(c)(3) educational corporation organized under the laws of the
state of Mississippi and granted tax exempt status by the Internal
Revenue Service. The Foundation’s EIN or federal tax identification
number is 64-6221541. Contributions to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation are tax deductible to the full extent permitted by
U.S. federal laws and your state’s laws.


The Foundation’s business office is located at 809 North 1500 West,
Salt Lake City, UT 84116, (801) 596-1887. Email contact links and up
to date contact information can be found at the Foundation’s website
and official page at www.gutenberg.org/contact


Section 4. Information about Donations to the Project Gutenberg
Literary Archive Foundation


Project Gutenberg™ depends upon and cannot survive without widespread
public support and donations to carry out its mission of
increasing the number of public domain and licensed works that can be
freely distributed in machine-readable form accessible by the widest
array of equipment including outdated equipment. Many small donations
($1 to $5,000) are particularly important to maintaining tax exempt
status with the IRS.


The Foundation is committed to complying with the laws regulating
charities and charitable donations in all 50 states of the United
States. Compliance requirements are not uniform and it takes a
considerable effort, much paperwork and many fees to meet and keep up
with these requirements. We do not solicit donations in locations
where we have not received written confirmation of compliance. To SEND
DONATIONS or determine the status of compliance for any particular state
visit www.gutenberg.org/donate.


While we cannot and do not solicit contributions from states where we
have not met the solicitation requirements, we know of no prohibition
against accepting unsolicited donations from donors in such states who
approach us with offers to donate.


International donations are gratefully accepted, but we cannot make
any statements concerning tax treatment of donations received from
outside the United States. U.S. laws alone swamp our small staff.


Please check the Project Gutenberg web pages for current donation
methods and addresses. Donations are accepted in a number of other
ways including checks, online payments and credit card donations. To
donate, please visit: www.gutenberg.org/donate.


Section 5. General Information About Project Gutenberg™ electronic works


Professor Michael S. Hart was the originator of the Project
Gutenberg™ concept of a library of electronic works that could be
freely shared with anyone. For forty years, he produced and
distributed Project Gutenberg™ eBooks with only a loose network of
volunteer support.


Project Gutenberg™ eBooks are often created from several printed
editions, all of which are confirmed as not protected by copyright in
the U.S. unless a copyright notice is included. Thus, we do not
necessarily keep eBooks in compliance with any particular paper
edition.


Most people start at our website which has the main PG search
facility: www.gutenberg.org.


This website includes information about Project Gutenberg™,
including how to make donations to the Project Gutenberg Literary
Archive Foundation, how to help produce our new eBooks, and how to
subscribe to our email newsletter to hear about new eBooks.




OEBPS/539880966160964681_31654-cover.png
Oliveira Martins

Antero de Quental

WX
—A






